
Cuadernos de  
Teoría Social

Año 11, Número 22 
	 Diciembre, 2025

IS
S

N
 0

71
9

-6
41

5

Culturas vitales  
y éticas del cuidado



www.cuadernosdeteoriasocial.udp.cl
https://transformacionessociales.udp.cl/
Universidad Diego Portales, Santiago de Chile

IS
S

N
 0

71
9

-6
41

5

Culturas vitales  
y éticas del cuidado

Cuadernos de  
Teoría Social

Año 11, Número 22 
	 Diciembre, 2025



editorial

Culturas vitales y éticas del cuidado......................................................................... 	5
Francisca Benítez y Alonso López

artículos

La comunidad de cuidados
Una respuesta ético-política a la crisis del cuidado....................................... 	18
Esteban Morales Gallardo

Gramáticas del cuidado
Aportes a las gramáticas de justificación desde la ética  
de cuidados.................................................................................................................................... 	48
Jacqueline Cordo

Utopías políticas por la comunización del cuidado
El proyecto de abolir la familia..................................................................................... 	76
Magdalena P. Guíñez y Paz Caro

Trabajo no remunerado y la distribución del cuidado en la vejez
Un análisis de las fronteras de género en la tríada mercado,  
familia y Estado......................................................................................................................... 	105
Alexa Andrea Díaz y Andrea Bautista León

Hacer lugar
laSal y las infraestructuras feministas de la Transición.............................. 	128
Carlota Mir



reseñas

Reflexiones feministas sobre los cuidados............................................................ 	155  
daniela schroder

Interdependencia universal y cuidados promiscuos
Desafíos para el Chile contemporáneo................................................................... 	163
Fernanda O. Saavedra Vergara y Catalina C. Hernández Ovalle

The Last Human Job
The Work of Connecting in a Disconnected World................................... 	174
Gabriel Farías

entrevista

De la crisis a la sociedad del cuidado
Una conversación con Francisca Gallegos........................................................... 	187
Camilo Sembler y Francisca Gallegos



e
d

it
o

r
ia

l

Francisca Benítez
Universidad Adolfo Ibáñez, Chile

fbenitezp@alumnos.uai.cl

Alonso López
The New School for Social Research, Estados Unidos

alonso@newschool.edu

Culturas vitales y éticas del cuidado

 DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-208

Benítez, F. & López, A. (2025). Culturas vitales y éticas del cuidado. Cuadernos de Teoría Social 
11 (22): 5-17



      6

e
d

it
o

r
ia

l

l a c r i s i s  d e  lo s c u i da d o s

Durante las últimas décadas, los cuidados han dejado de ocupar un 
lugar marginal en las ciencias sociales para convertirse en uno de los ejes 
centrales desde los que pensar las transformaciones contemporáneas del 
capitalismo, el Estado y la vida social. Este desplazamiento responde a 
una configuración histórica devenida crisis que ha erosionado de manera 
persistente las condiciones materiales, institucionales y afectivas que 
sostienen la reproducción cotidiana de la vida. Como han señalado Fraser 
(2023) y Chatzidakis et al. (2020), la actual crisis del cuidado expresa un 
desajuste estructural entre la organización capitalista de la producción y las 
condiciones necesarias para sostener la vida. En América Latina, este proceso 
se articula con trayectorias históricas marcadas por regímenes “familistas”, 
sistemas de protección fragmentados y una persistente feminización del 
trabajo reproductivo (Batthyány, 2021; Comas d'Argemir y Faur, 2023). La 
pandemia de COVID-19 intensificó estas tensiones, evidenciando tanto la 
centralidad del cuidado para el sostenimiento social como la fragilidad de 
los arreglos institucionales existentes (Esquivel, Ghosh y Kelleher, 2022; 
CEPAL, 2022). A ello se suma un patrón de mercantilización parcial del 
cuidado y de focalización de las políticas sociales que tiende a reforzar las 
desigualdades estructurales (Rodríguez Enríquez, 2022; Altomonte, 2022). 
Es desde esa especificidad regional que este número de Cuadernos de 
Teoría Social se propone contribuir a los debates globales sobre el cuidado, 
articulando de elaboraciones teóricas de alcance general con análisis 
situados en condiciones materiales e institucionales locales, particularmente 
en América Latina y en el mundo hispanohablante.

Culturas vitales y éticas del cuidado
Francisca Benítez 

Alonso López



      7

e
d

it
o

r
ia

l Cabe señalar que la crisis de los cuidados no afecta de manera 
homogénea al conjunto de la población. Como ha mostrado la literatura 
feminista interseccional, las desigualdades de género en la distribución 
del trabajo reproductivo se articulan de manera compleja con jerarquías 
de clase, racialización y localización territorial (Crenshaw, 1991; Hill 
Collins, 2000; Lugones, 2008). En América Latina, esta intersección 
resulta particularmente visible: son mayoritariamente mujeres pobres, 
racializadas y/o habitantes de territorios periféricos quienes asumen las 
cargas más intensas del cuidado, tanto en el ámbito doméstico como en 
las poblaciones más precarizadas del trabajo remunerado. La discusión que 
inspira la publicación de este número aborda la cuestión interseccional 
desde aproximaciones diversas y permite rastrear, en los distintos contextos 
analizados, las huellas concretas de estas desigualdades.

La contribución específica de este número se organiza en torno a 
tres ejes principales. Primero, propone categorías analíticas —“comunidad 
de cuidados”, “gramáticas del cuidado”, “comunización del cuidado”— 
elaboradas desde y para contextos atravesados por precariedad institucional 
y desigualdades estructurales, evitando así la mera importación de marcos 
conceptuales forjados exclusivamente en el norte global. Segundo, pone 
en diálogo aproximaciones que con frecuencia se desarrollan en paralelo: 
la reflexión ético-política sobre la vulnerabilidad, el análisis económico-
feminista del trabajo reproductivo y la investigación histórica sobre 
infraestructuras de sostenibilidad de la vida. Tercero, articula la elaboración 
teórica con el examen de experiencias concretas —el envejecimiento en 
México, las infraestructuras feministas en la España posdictatorial, las 
políticas públicas en Chile—, mostrando cómo esas tensiones conceptuales 
se encarnan en arreglos institucionales situados.

Desde una perspectiva ética y política, diversos trabajos han insistido 
en que el cuidado no remite a una disposición privada ni a un rasgo 
individual, sino a un conjunto de prácticas sociales indispensables para 
mantener, continuar y reparar nuestro mundo común (Tronto, 1993; Kittay, 



      8

e
d

it
o

r
ia

l 2019). En esta línea, el debate contemporáneo sobre los cuidados ha puesto 
en cuestión las fronteras entre lo público y lo privado, entre producción y 
reproducción, y entre autonomía e interdependencia.

Este número de Cuadernos de Teoría Social se inscribe en ese horizonte 
crítico. Reúne un conjunto de trabajos que abordan el problema de los 
cuidados como una práctica social compleja, atravesada por relaciones de 
poder, disputas morales y proyectos de transformación. Lejos de ofrecer 
una definición unívoca, los textos aquí reunidos reconstruyen lo relativo al 
cuidado como un campo en disputa, donde se negocian sentidos de justicia, 
formas de comunidad, arreglos institucionales y horizontes emancipatorios. 

El primer artículo, escrito por  Esteban Morales Gallardo, abre el 
dossier proponiendo una reconceptualización del cuidado como fundamento 
de una comunidad política. Frente a los enfoques que lo reducen a una 
tarea individual, feminizada o asistencial, el autor entiende el cuidado 
como una praxis social dotada de dimensiones prácticas, éticas y políticas 
intrínsecamente articuladas. La noción de “comunidad de cuidados” se 
construye aquí como una forma de vínculo basado en el reconocimiento 
de la vulnerabilidad común y en la responsabilidad compartida por el 
sostenimiento de la vida. Este énfasis permite cuestionar las nociones 
de propiedad e inmunidad, así como el horizonte de individuación que 
organiza la sociedad neoliberal (Laval y Dardot, 2013), para reinscribir el 
cuidado como responsabilidad compartida y como principio de organización 
social. Así, esta propuesta desplaza el problema del cuidado del ámbito de 
la gestión técnica y privada al terreno de la organización social. Frente la 
individuación neoliberal y la fragmentación institucional actual, el artículo 
invita a pensar el cuidado como un principio estructurante de lo político.

El trabajo de Jaqueline Cordo profundiza esta problematización 
desde el campo de la sociología moral. A través de un diálogo entre la ética 
del cuidado y la teoría de las gramáticas de justificación, la autora propone 
la noción de “gramáticas de cuidado” como una herramienta para analizar 
cómo se construyen y disputan los criterios de legitimidad en situaciones 



      9

e
d

it
o

r
ia

l sociales concretas. Su aporte central consiste en mostrar que los conflictos 
en torno a lo justo no pueden comprenderse sin atender a los vínculos 
afectivos, corporales y situados que sostienen la vida social. De este modo, el 
artículo ofrece una vía para integrar el cuidado en el análisis sociológico de 
la moralidad, superando la oposición clásica entre racionalidad normativa y 
experiencia cotidiana.

La discusión en torno al horizonte político de estas discusiones se 
expande en el trabajo de Magdalena Pali Guíñez y Paz Caro sobre la 
abolición de la familia y la comunización del cuidado. A partir de una 
reconstrucción histórica del abolicionismo, el texto muestra cómo la 
familia nuclear capitalista ha operado como una institución clave en la 
privatización de la dependencia y en la reproducción de las jerarquías de 
género. Lejos de proponer la disolución de los vínculos afectivos, el texto 
defiende la necesidad de desmantelar una forma específica de organización 
de la reproducción social y de imaginar arreglos institucionales que 
desprivaticen el cuidado. Ante un escenario marcado por la precariedad 
y el repliegue al hogar como último refugio, esta propuesta introduce una 
dimensión estratégica y normativa que tensiona las respuestas pragmáticas 
dominantes orientadas a la familia nuclear tradicional. 

Es necesario destacar que, si bien estos tres primeros artículos desarrollan 
argumentos de alcance teórico general, quienes los escriben lo hacen desde 
—y para— el contexto latinoamericano. En ese sentido, las nociones de 
“comunidad de cuidados”, “gramáticas del cuidado” y “comunización 
del cuidado” no operan como importaciones conceptuales, sino como 
herramientas analíticas forjadas en diálogo con condiciones históricamente 
situadas, es decir, con sociedades atravesadas por desigualdades estructurales, 
precariedad institucional y la persistencia de arreglos asociados a la familia 
nuclear tradicional que continúan distinguiendo a la región.

Desde una perspectiva empírica y en el marco de la economía feminista, 
el artículo de Alexa Díaz y Andrea Bautista  examina la distribución 
del cuidado durante la vejez en México. A partir de fuentes secundarias 



      10

e
d

it
o

r
ia

l oficiales, las autoras estiman el valor económico del trabajo no remunerado 
y evidencian su persistente feminización. El caso mexicano resulta 
particularmente relevante porque comparte con otros países de la región 
un patrón de envejecimiento acelerado que tensiona sistemas de protección 
históricamente fragmentados. Al situar el análisis en la tríada mercado, 
familia y Estado, el artículo muestra cómo la invisibilización del cuidado 
opera como mecanismo de reproducción estructural de las desigualdades 
de género. El artículo ofrece una doble contribución. Por un lado, aporta 
evidencia empírica rigurosa sobre la centralidad económica del cuidado 
no remunerado. Por otro, muestra cómo la fragmentación institucional del 
bienestar opera privatizando y feminizando el cuidado, lo que reproduce 
estructuralmente las desigualdades de género. 

La dimensión histórica e infraestructural del cuidado se aborda en el 
artículo de Carlota Mir sobre el colectivo laSal en la España posdictatorial. 
Desde una concepción relacional de la infraestructura, el texto analiza 
el caso de este colectivo para mostrar cómo esta experiencia feminista 
articuló prácticas de edición, activismo y producción de conocimiento en 
un momento histórico caracterizado por la precariedad institucional y la 
herencia autoritaria. El artículo muestra cómo la construcción de espacios 
propios funcionó como un trabajo de cuidado orientado a sostener la vida 
colectiva y a reparar las fracturas de la memoria democrática. Asimismo, 
problematiza las tensiones entre el reconocimiento institucional y 
la desactivación política, iluminando los dilemas que enfrentan las 
infraestructuras feministas al ingresar en los circuitos patrimoniales. Si 
bien el caso no remite a países de la región, su inclusión en este número se 
justifica por los significativos vínculos transatlánticos que han caracterizado 
al feminismo hispanohablante: las redes de exilio, traducción y circulación 
de ideas entre España y América Latina durante las décadas de 1970 y 
1980. De igual manera, el texto muestra cómo los estrechos lazos que laSal 
sostuvo con otras “infraestructuras” feministas de edición —como el proyecto 
ISIS Internacional, con sede en Santiago—, constituyen un antecedente 



      11

e
d

it
o

r
ia

l fundamental para comprender las configuraciones contemporáneas del 
pensamiento feminista sobre el cuidado en la región.

Los trabajos hasta aquí presentados no constituyen intervenciones 
aisladas, sino que dialogan por medio de una tensión productiva. Las 
propuestas de Morales Gallardo y Guíñez y Caro comparten el horizonte 
de pensar el cuidado más allá de la familia nuclear y el individuo liberal, 
pero difieren en sus estrategias: mientras la primera articula una noción de 
comunidad fundada en la vulnerabilidad compartida, la segunda apuesta por 
el desmantelamiento de las estructuras que privatizan la dependencia. El 
trabajo de Cordo ofrece, a su vez, herramientas analíticas —las gramáticas 
del cuidado— que permiten examinar cómo estas disputas normativas se 
dirimen en situaciones concretas, tendiendo así un puente entre la reflexión 
ético-política y el análisis empírico. Este último encuentra su expresión 
más acabada en el artículo de Díaz y Bautista, cuya evidencia sobre la 
feminización del cuidado en México ilustra precisamente las desigualdades 
estructurales que los marcos teóricos del dossier buscan conceptualizar 
y transformar. Finalmente, el trabajo de Mir introduce una dimensión 
histórica e infraestructural que complejiza la discusión: muestra que las 
prácticas de cuidado no solo requieren conceptos y políticas, sino también 
espacios materiales y redes sostenidas en el tiempo, a la vez que advierte 
sobre los riesgos de su institucionalización patrimonial.

Además de estos artículos, este número contiene reseñas que buscan 
ampliar y complejizar los debates que en esta editorial hemos anunciado. 
Lecturas cercanas  y el meticuloso análisis de obras recientes muestran la 
consolidación de un campo interdisciplinario de estudios sobre el cuidado, 
al tiempo que advierten sobre sus ambigüedades conceptuales, normativas 
y políticas. En particular, permiten reflexionar sobre los vínculos entre 
interdependencia, trabajo emocional, mercantilización y poder institucional.

Una primera línea de reflexión se despliega en la reseña de Daniela 
Schroder sobre Reflexiones feministas sobre los cuidados (2024), volumen 
que reúne aportes provenientes de múltiples disciplinas y tradiciones 



      12

e
d

it
o

r
ia

l intelectuales, tales como los estudios sobre cuidados, el derecho y la 
enfermería. El texto subraya cómo esta pluralidad ha sido central para la 
consolidación del cuidado como campo de investigación y de intervención 
política, al articular reflexión filosófica, análisis normativo, estudios 
empíricos y saberes situados. Al mismo tiempo, la reseña advierte sobre 
los riesgos de una expansión acrítica del concepto, que puede diluir su 
potencia analítica y su capacidad de interpelación política. En este sentido, 
el cuidado no aparece como una categoría estable, sino como un terreno 
de disputa donde se juegan definiciones sobre responsabilidad, derechos, 
corresponsabilidad y justicia social.

Una segunda perspectiva emerge en la reseña de Catalina Hernández 
Ovalle y Fernanda Saavedra Vergara sobre El Manifiesto de los Cuidados 
(2021) del Care Collective. A partir del análisis de esta propuesta basada en 
una política de interdependencia universal, el texto examina tanto la fuerza 
normativa del proyecto como las tensiones que enfrenta al confrontarse 
con contextos atravesados por desigualdades estructurales persistentes. 
La reseña muestra cómo la apuesta por vínculos ampliados, comunidades 
de apoyo mutuo e infraestructuras públicas de cuidado abre un horizonte 
transformador, pero también plantea interrogantes sobre sus condiciones 
materiales de posibilidad. De este modo, el cuidado aparece simultáneamente 
como utopía política, programa institucional y objeto de controversia.

Finalmente, la reseña de Gabriel Farías sobre The Last Human Job 
(2025) de Allison Pugh introduce la problemática del trabajo conectivo en el 
debate sobre los cuidados, desplazando la atención hacia el mundo del trabajo 
contemporáneo. El texto muestra que, al analizar las dimensiones relacionales, 
emocionales y corporales que sostienen múltiples ocupaciones, estas formas 
de labor siguen siendo centrales en sociedades crecientemente automatizadas. 
Sin embargo, la reseña también problematiza su ambivalencia ética y política, 
al señalar que las capacidades de conexión, empatía y reconocimiento pueden 
funcionar simultáneamente como prácticas de cuidado e instrumentos de 
regulación, control y extracción de valor, respectivamente. En este cruce 



      13

e
d

it
o

r
ia

l entre afecto, productividad y poder institucional, el cuidado aparece como un 
terreno atravesado por tensiones constitutivas.

El número se cierra con la conversación entre Camilo Sembler y 
Francisca Gallegos, que sitúa estas discusiones en el terreno de las políticas 
públicas contemporáneas en Chile. Desde la noción de “organización social 
del cuidado”, el diálogo reconstruye las limitaciones históricas del modelo 
familista y los desafíos asociados a la construcción de un sistema nacional 
de apoyos y cuidados. La entrevista permite comprender las tensiones entre 
diagnóstico académico, acción estatal y disputa política en torno al cuidado 
como derecho social.

En conjunto, los textos reunidos en este número configuran una 
intervención que concibe el cuidado no como foco de intervención sectorial, 
sino como un principio organizador de la vida social. A través de distintas 
escalas y registros, muestran que la crisis del cuidado es inseparable de las 
transformaciones contemporáneas del capitalismo, de la reorganización de 
los regímenes de bienestar y de las disputas por el sentido de la justicia y 
la comunidad.

Más que ofrecer soluciones cerradas, este dossier invita —como 
es característico de Cuadernos— a pensar el cuidado como un campo 
abierto a la reflexión política, institucional y moral. Los trabajos aquí 
reunidos abren interrogantes que invitan a continuar la reflexión: ¿puede el 
cuidado institucionalizarse sin perder su potencia transformadora? ¿Cómo 
redistribuir el trabajo reproductivo sin reproducir su feminización histórica? 
¿Qué formas institucionales permiten reconocer la interdependencia sin 
reproducir desigualdades? 

Abordar estas interrogantes exige cruzar fronteras disciplinarias: poner 
en conversación la economía feminista con la filosofía moral, los análisis 
materialistas de la reproducción con los estudios sobre vulnerabilidad, 
la sociología del trabajo con los estudios urbanos, las perspectivas 
institucionalistas con las apuestas por lo común, y las miradas decoloniales 
con los debates contemporáneos sobre reproducción social. Sin embargo, 



      14

e
d

it
o

r
ia

l estas preguntas no pueden resolverse únicamente desde la academia. 
Requieren también un diálogo sostenido con los saberes de quienes cuidan 
cotidianamente, con las experiencias de organización comunitaria y con los 
movimientos sociales que disputan el sentido del bienestar.

En el contexto latinoamericano, donde la crisis del cuidado se inscribe 
en una trama de desigualdades históricas de género, clase y territorio, esta 
reflexión adquiere un carácter particularmente apremiante. Concebir el 
cuidado como problema público y como principio organizador de la vida 
social supone, en esta región, algo más que una reorientación conceptual: 
implica disputar los criterios bajo los cuales se distribuyen cargas, recursos y 
reconocimientos, y con ello, los términos mismos de la justicia. Se trata, en 
definitiva, de asumir una deuda pendiente con quienes —mayoritariamente 
mujeres, atravesadas por múltiples formas de opresión— sostienen 
cotidianamente la reproducción de la vida bajo condiciones de precariedad 
e invisibilización.

En tiempos marcados por la intensificación de la precariedad y 
el repliegue de lo común, recuperar y afirmar el cuidado como práctica 
colectiva, como infraestructura social y como horizonte ético constituye 
una tarea urgente para las ciencias sociales críticas. Cuadernos de Teoría 
Social se ofrece como espacio para continuar esa conversación.



     15

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

altomonte, guillermina. (2022). “Class and Culture in the Making 
of an Assisted Living Market: Moralization of Elite Care in Chile.” 
Socio-Economic Review.

batthyány, karina. (2021). Políticas del cuidado en América Latina: Más 
allá de la protección social. Buenos Aires: CLACSO.

comisión económica para américa latina y el caribe. (2022). La 
sociedad del cuidado: Horizonte para una recuperación sostenible con 
igualdad de género (LC/CRM.15/3). CEPAL. https://repositorio.
cepal.org/handle/11362/48363

chatzidakis, andreas, jamie hakim, jo littler, catherine 
rottenberg, y lynne segal. (2020).  The Care Manifesto: The Politics 
of Interdependence. London: Verso.

comas d’argemir, dolors, y eleonor faur. (2023).El cuidado en 
América Latina: Derechos, políticas y desigualdades. Buenos Aires: 
CLACSO.

crenshaw, k. (1991). Mapping the margins: Intersectionality, identity 
politics, and violence against women of color. Stanford Law Review, 
43(6), 1241–1299. https://doi.org/10.2307/1229039

esquivel, v., ghosh, j., & kelleher, f. (2022). A gender-responsive 
recovery: Ensuring women's decent work and transforming care 
provision. Gender & Development, 30(1-2), 3-15. https://doi.org/10.1
080/13552074.2022.2087991

fraser, nancy. (2023).  Cannibal Capitalism: How Our System Is 
Devouring Democracy, Care, and the Planet and What We Can Do About 
It. New York: Verso.



     16

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía hill collins, p. (2000). Black feminist thought: Knowledge, 
consciousness, and the politics of empowerment (2nd ed.). Routledge.

kittay, eva feder. (2019). Learning from My Daughter: The Value and 
Care of Disabled Minds. Oxford: Oxford University Press.

lugones, m. (2008). Colonialidad y género. Tabula Rasa, (9), 73–101. 
https://doi.org/10.25058/20112742.340

tronto, joan c. (1993). Moral Boundaries: A Political Argument for an 
Ethic of Care. New York: Routledge.



     17

s o b r e q u i e n e s e d i ta r o n e s t e  n ú m e r o

Francisca Benítez es socióloga y magíster en Historia de América Latina. 
Es profesora en la Facultad de Ciencias Sociales e Historia de la Universi-
dad Diego Portales y ha impartido cursos de Teoría Sociológica, Historia 
de la Modernidad, Género y Políticas Públicas. Asistente de investigación 
en proyectos FONDECYT, FONDART y FONDAP, actualmente cursa 
el doctorado en Procesos e Instituciones Políticas en la Universidad Adolfo 
Ibáñez. Sus intereses de investigación se centran en la exclusión e invisi-
bilización histórica de las mujeres en diversos procesos sociales, y en cómo 
estas posiciones son atravesadas por distintas formas de violencia. Sus pre-
guntas exploran por qué y cómo unas vidas cuentan más que otras, y de qué 
manera se jerarquiza el valor de la vida en espacios cotidianos, con un enfo-
que actual en las salas de urgencias como lugar de exploración etnográfica. 
Desde 2025 es editora general de Cuadernos de Teoría Social.

Alonso López es sociólogo, magíster en Desarrollo Urbano y actualmente 
doctorante en Sociología en The New School for Social Research, Nueva 
York. Su trabajo se orienta a ampliar los marcos analíticos para comprender 
los significados sociales y políticos que emergen en contextos de conflicto 
territorial en América Latina. Ha trabajado como consultor en estudios 
sociales y territoriales para Naciones Unidas, y como investigador en pro-
yectos académicos centrados en las luchas por el derecho a la ciudad en 
Chile. Sus intereses de investigación actuales abordan la dimensión política 
y territorial del resurgimiento de asentamientos informales autoconstrui-
dos en América Latina, y su relación con procesos de subjetivación política 
y formas de ciudadanía insurgente. Desde 2025 es editor general de Cua-
dernos de Teoría Social.

s
o

b
r

e
 q

u
ie

n
e

s
 e

d
it

a
r

o
n

 e
s

t
e
 n

ú
m

e
r

o



a
r

t
íc

u
lo

Morales Gallardo, E. (2025). “La comunidad de cuidados: una respuesta ético-política a la crisis 
del cuidado”. Cuadernos de Teoría Social 11 (22): 18-47

Esteban Morales Gallardo
Universidad Autónoma Metropolitana, México

esteban.morales@mail.udp.cl

La comunidad de cuidados 
Una respuesta ético-política a la crisis del cuidado

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-191

Fecha de recepción: 11/09/2025
Fecha de aceptación: 23/12/2025



a
r

t
íc

u
l

o

      19

r e s u m e n

Este artículo propone una reconceptualización teórica del cuidado, des-
plazándolo de su comprensión como una práctica individual, feminizada y 
despolitizada hacia su entendimiento como el fundamento de una comuni-
dad política transformadora. Frente a enfoques reduccionistas, se argumen-
ta que el cuidado es una praxis social compleja que posee dimensiones prác-
ticas, éticas y políticas intrínsecamente ligadas. El análisis revela cómo estas 
dimensiones, cuando se articulan dialécticamente, permiten comprender el 
cuidado como un acto comunitario de sostenimiento de la vida. La noción 
de “comunidad de cuidados” se desarrolla no como una identidad sustan-
cial, sino como un deber o carga compartida que nace del reconocimiento 
de la vulnerabilidad común. Esta comunidad se erige como una forma de 
resistencia política a la lógica neoliberal de individuación y mercantiliza-
ción, y prefigura un horizonte alternativo donde el cuidado recíproco se 
instituye como el núcleo de un nuevo lazo social basado en la mutualidad, 
la solidaridad y la justicia.

pa l a b r a s c l av e

Cuidados, comunidad, comunidad de cuidados, ética, política

La comunidad de cuidados
Una respuesta ético-política a la crisis del cuidado

Esteban Morales Gallardo



a
r

t
íc

u
l

o

      20

a b s t r ac t

This article proposes a theoretical reconceptualisation of care, shifting its 
understanding from an individualised, feminised, and depoliticised prac-
tice towards its recognition as the foundation for a transformative political 
community. In contrast to reductionist approaches, it is argued that care 
is a complex social praxis with intrinsically linked practical, ethical, and 
political dimensions. The analysis reveals how these dimensions, when ar-
ticulated dialectically, allow for care to be understood as a communal act of 
sustaining life. The notion of a “community of care” is developed by not as 
a substantial identity, but as a shared duty or burden born from the recog-
nition of common vulnerability. This community is thus erected as a form 
of political resistance to the neoliberal logic of individuation and com-
modification, and prefigures an alternative horizon where reciprocal care 
is instituted as the core of a new social bond based on mutuality, solidarity, 
and justice.

k e y wo r d s

Care, Community, Community of Care, Ethics, Politics

The Community of Care 
An Ethico-Political Response to the Care Crisis  

Esteban Morales Gallardo



a
r

t
íc

u
l

o

      21

i .  e l  c u i da d o m á s a l l á d e l  i n d i v i d u o:  
h ac i a u n a c o m u n i da d d e c u i da d o s

Este documento busca explorar, desde una reflexión teórica inspirada en 
la revisión del cuidado, las posibilidades de un horizonte político con po-
tencial transformador de esta práctica. Frente a este objetivo, consideramos 
relevante desarrollar un artículo académico que, desde la teoría, proponga 
comprender el cuidado como una práctica social compleja con capacidad 
para cuestionar y reorganizar las lógicas estructurales que, como determi-
nantes, han perpetuado su invisibilización.

A partir de esta inquietud, el texto se articula como una reflexión 
en la que, más allá de la tarea en sí, la potencia del cuidado se examina en 
su capacidad de trascender la esfera individual para constituirse como una 
labor común, ejercida colectivamente y de manera mayoritaria por muje-
res, pero que implica siempre una relación de interdependencia con quien 
recibe el cuidado (Mies y Shiva, 1997; Palomo y Muñoz, 2014). Partiendo 
de la premisa de que es una praxis concreta de sostenimiento de la vida, 
una respuesta ética ante la vulnerabilidad humana y una cuestión política 
en cuanto a la distribución de su ejercicio, este análisis busca conectar con 
una interpretación colectiva que se desmarque del ámbito privado, femini-
zado y asistencial. Por el contrario, se propone una reconceptualización del 
cuidado como una actividad comunitaria que, además de visibilizar su valor, 
lo posiciona como una práctica crítica desde la cual interrogar una realidad 
socialmente relevante que, creemos, merece mayor profundidad.



a
r

t
íc

u
l

o

      22

En el ámbito de las ciencias sociales y humanas, el debate sobre el cui-
dado se encuentra tensionado por la preminencia de una racionalidad he-
gemónica liberal e individualista. Esta forma de simplificar la complejidad 
tiende a reducir al cuidado a un contrato privado y/o transacción, lo que 
oscurece las estructuras de desigualdad que la sostienen. Bajo esta lógica, el 
ser humano es considerado como un “sujeto autónomo” –y no interdepen-
diente– cuyas necesidades aparecen como una “falla” o excepción, quedan-
do reducido a una individualidad definida por elementos fisiológicos, en 
desmedro de las dimensiones subjetivas, relacionales y afectivas (Carmona, 
2024; Otálvaro, 2024).

En esta línea, la producción de conocimiento ha privilegiado la mira-
da biomédica por sobre otros enfoques (Shapiro, 1998; Beeler, 2020; Gó-
mez Soto, 2015; Mesa-Gresa et al., 2017). Si bien estos estudios destacan 
por establecer evidencia valiosa, con frecuencia operan concibiendo al cui-
dado de modo despolitizado: lo confinan a una intervención técnica sobre un 
cuerpo, invisibilizando el entramado social que lo posibilita. De modo similar, 
los estudios centrados en los impactos económicos (Martínez & Perticará, 
2016; Blau & Kahn, 2017; Brito & Contreras, 2024), aunque necesarios 
para denunciar brechas de género, corren el riesgo de restringir la discusión 
a costos de oportunidad, sin abordar su dimensión ontológica más allá de 
lo doméstico.

Frente a este problema, la complejidad del cuidado exige un abordaje 
multidimensional que reconozca la vulnerabilidad e interdependencia de 
los seres humanos en su entorno y contexto singular. La búsqueda de no-
ciones alternativas al reduccionismo de los enfoques tradicionales se fun-
damenta en la necesidad de comprender la naturaleza misma del acto de 
cuidar, involucrando tanto la generación de vínculos como su potencia para 
crear espacios seguros en disonancia con las formas instituidas de cuidado.

Para ello, proponemos que esta práctica no debe entenderse única-
mente como una base de intervención “desde arriba”, sino como un ejer-
cicio que contiene dimensiones prácticas, éticas y políticas. Estas permiten 



a
r

t
íc

u
l

o

      23

reconocer, en la comunidad de cuidados, una perspectiva crítica que con-
tribuye a desnaturalizar miradas reductivas y que, desde un enfoque trans-
disciplinario, integra diversas disciplinas para dar cuenta de la complejidad 
multidimensional del fenómeno. El horizonte de la comunidad de cuidado, 
en cuanto posibilidad integradora y transformadora, desplaza la mirada in-
dividual hacia una actividad fundada en la mutualidad, la solidaridad y la 
responsabilidad compartida, oponiéndose así a la lógica neoliberal del cui-
dador como sujeto aislado.

Desde una perspectiva crítica, este artículo busca elaborar un entra-
mado conceptual basado en la revisión de literatura transdisciplinaria (fi-
losofía, sociología, psicología social), con el propósito de sistematizar las 
tensiones entre las concepciones hegemónicas y las perspectivas ético-po-
líticas para plantear la noción de “comunidad de cuidados”. De este modo, 
se propone un marco interpretativo capaz de desbordar las nociones in-
dividualistas y ofrecer un eje analítico frente a la crisis actual del cuidado, 
sentando las bases teóricas para futuras investigaciones empíricas.

i i .  t e m at i z a n d o e l  c u i da d o:  
s e ñ a l a m i e n t o s e p i s t e m o ló g i c o s 

La literatura sobre el cuidado es vasta y heterogénea. En consideración con 
esta amplitud, su tematización exige considerar el desplazamiento episte-
mológico respecto de sus versiones tradicionales (Dupré, 1993; Mortari, 
2007) para así superar sus límites. Mientras que los enfoques biomédicos 
han tendido a reducir el cuidado a una intervención técnica sobre el cuerpo 
enfermo, y las miradas economicistas –aun siendo de gran valía– lo reducen 
frecuentemente a una externalidad o costo, la perspectiva aquí propuesta 
plantea una ruptura con esta fragmentación. Se busca superar la reducción 
funcionalista y comprender el cuidado como una praxis situada: un trabajo 
material de sostenimiento de la vida inevitablemente atravesado por relaciones 
de poder, género y clase. Esto implica trascender la mera descripción fenome-



a
r

t
íc

u
l

o

      24

nológica para trazar un análisis crítico que conecte la experiencia íntima de 
cuidar con las estructuras macrosociales que la condicionan. 

Desde este marco, la interseccionalidad resulta clave para abordar la 
complejidad de las formas de subordinación y romper con posturas dicotó-
micas. Al reconocer el cuidado como un fenómeno social y culturalmente 
situado, se visibiliza no solo la diversidad de experiencias de quienes lo ejer-
cen, mayoritariamente mujeres (Federici, 2015; Viveros, 2016), sino también 
la vulnerabilidad constitutiva de quienes lo reciben, configurando una relación 
indisoluble. De esta forma, las epistemologías feministas desafían los sis-
temas de conocimiento establecidos, deconstruyendo las disposiciones so-
ciales que los sostienen. Esto implica una apertura radical a la alteridad que 
establece el punto de partida en las experiencias concretas y plurales, en 
contraposición a las construcciones universalistas que históricamente han 
ocultado estas diferencias.

Asimismo, desde la crítica a los universalismos, el cuidado debe con-
siderarse un concepto profundamente subjetivo, anclado en construcciones 
dinámicas y culturales (Spector, 1979). Las mismas nociones de salud y 
bienestar no son absolutas, sino que se construyen culturalmente en cada 
sociedad histórica. Al rechazar las aproximaciones estandarizadas, este en-
foque prioriza la comprensión de los significados particulares del cuidado 
(Leininger, 1981), lo cual se expresa hoy en las comunidades de apoyo a 
través del intercambio de saberes y en la resistencia colectiva frente a la 
desvalorización de su trabajo (Anigstein et al., 2023).

Abordar el cuidado como un terreno en disputa por su autonomía 
disciplinar es crucial para analizar la subjetividad del cuidador y su po-
tencial para constituirse en una comunidad con sentido político. Esta co-
munidad se erige como una fuerza contra el reduccionismo de las visiones 
binarias propias de la salud pública hegemónica. La importancia del cuida-
do social (Social Care), como explican Daly y Lewis (2011), surge precisa-
mente como respuesta a la retirada del Estado de bienestar, interrogando 
las responsabilidades públicas en un contexto donde la lógica productiva se 
prioriza por sobre la reproducción de la vida.



a
r

t
íc

u
l

o

      25

Teniendo en cuenta estas consideraciones, la epistemología feminista 
y social ha sometido las normas epistémicas a un riguroso análisis político 
(Alcoff, 2019), ubicando este texto como parte de un continuo que busca 
desmantelar las jerarquías tradicionales para reconceptualizar el cuidado 
como un conocimiento situado, éticamente comprometido y políticamente 
transformador.

En consecuencia, la perspectiva del cuidado se constituye como una 
teoría ética y política que posiciona estas prácticas como centrales, y se 
caracteriza por: una epistemología multidimensional basada en la práctica, 
una deliberación moral que valora saberes plurales y una sensibilidad a las 
relaciones de poder para incluir y dar voz tanto a cuidadores como a perso-
nas dependientes (Sander-Staudt, 2011). No obstante, la ética del cuidado 
reconoce las limitaciones de la empatía, especialmente en su relación con 
la alteridad (Van Dijke et al., 2019; Tronto, 1993). La alteridad, entendida 
como el reconocimiento y respeto de las diferencias radicales, se erige como 
un desafío allí donde la empatía se ve limitada frente a quienes son percibi-
dos como “diferentes” (Ratcliffe, 2017).

Desde esta interpretación, el núcleo teórico reside en la necesidad de 
transitar desde una ontología de la independencia, propia de la ficción liberal, 
hacia una ontología de la vulnerabilidad (Butler, 2006). Al asumir la interde-
pendencia humana, el cuidado puede trascender la mera ayuda para confi-
gurarse, en cambio, como un fundamento central y común de la democracia 
(Tronto, 2013). Se consolida así una posición política sustantiva que desafía 
las lógicas de mercado, las cuales opacan nuestra fragilidad compartida.

Como señala Mortari (2015, p. 12), “si cuidamos de ciertas personas, lo 
que ocurre en el intercambio relacional con el otro, se volverá parte de noso-
tros”. Así, las dimensiones práctica, ética y política del cuidado constituyen 
una articulación dialéctica en respuesta a las deficiencias institucionales. Es 
decir, no operan como fases aisladas: es práctico en cuanto al “trabajo del vi-
vir” con otros que mantiene y repara nuestro mundo; es ético como respuesta 
tangible ante la vulnerabilidad del otro que guía nuestros comportamientos; 



a
r

t
íc

u
l

o

      26

es político en cuanto se edifica como una cuestión pública que reconoce el 
cuidado como un elemento central para el bienestar colectivo, rompiendo con 
los binarismos tradicionales que lo confinan a lo privado.

El cuidado deja de ser una mera actividad instrumental para revelarse 
como actividad constitutiva del lazo social y la reciprocidad, base de un 
proyecto político que prioriza el vivir en común frente a la lógica neoliberal 
de la individuación.

i i i .  l a s  d i m e n s i o n e s d e l  c u i da d o

El cuidado, al comprenderse como una práctica social y comunitaria, exige 
ser analizado desde tres dimensiones ligadas intrínsecamente: la práctica, la 
ética y la política. Estas no operan de manera aislada, sino que se entrela-
zan y refuerzan mutuamente, conformando una visión integral del cuidado 
como fuerza transformadora: la dimensión práctica lo revela como una praxis 
material que sostiene la vida; la ética lo instituye como una respuesta radical 
a la vulnerabilidad del otro, cimentada en la reciprocidad y la justicia; y la 
política lo erige como una potencia de reorganización social que desafía las 
lógicas neoliberales de privatización.

Dicha fuerza transformadora del cuidado radica, precisamente, en la 
articulación indisoluble de estas tres dimensiones: solo cuando son com-
prendidas como una totalidad dialéctica, donde lo práctico es ético-político, 
lo ético es práctico-político y lo político es práctico-ético, el cuidado logra 
trascender su confinamiento tradicional en la esfera privada para proyectar-
se como el pilar fundamental de un proyecto civilizatorio alternativo.

Dimensión práctica:  
La praxis reflexiva del cuidado y la lucha por la vida

La dimensión práctica conlleva un compromiso activo (Tronto, 1993) que re-
quiere necesariamente de acciones concretas y perceptibles. Esto trasciende 



a
r

t
íc

u
l

o

      27

la mera disposición interna o la virtud individual (Slote, 2007), ya que el 
cuidado, para existir como fenómeno real, debe traducirse en actos reco-
nocibles que van desde gestos cotidianos hasta intervenciones complejas. 
Lejos de ser una abstracción, este horizonte práctico se configura como una 
praxis creativa1 y material que moldea activamente la existencia, en la cual, 
quienes ejercen el cuidado cuestionan, mediante su propia acción, las inter-
venciones, límites y relaciones en las que se ven inmersos, dada la profunda 
significación que esta labor tiene para las personas, las familias y su entorno.

En este sentido, el elemento vertebrador que consideramos radica en 
que, desde la praxis, es posible considerar al cuidado dentro de un campo 
holístico que supera las versiones atomistas del sujeto (Tronto, 1993; Mor-
tari, 2015). La prevalencia de enfermedades o condiciones crónicas, por 
ejemplo, y su tematización en el campo de las ciencias sociales y humanas, 
complejizan el concepto de salud. Esta, al no reducirse a la mera ausencia 
de enfermedad orgánica, comprende la búsqueda del bienestar físico, psi-
cológico y social, integrando factores externos como el medio ambiente, los 
estilos de vida, los sistemas sanitarios y las representaciones socioculturales 
como determinantes fundamentales (Haro, 2011; 2012).

En este sentido, sostenemos que el cuidado no puede entenderse me-
diante una separación rígida entre lo formal e informal en cuanto a que, 
desde esta dimensión, ambos aspectos se interrelacionan y participan en 
un universo práctico. Al cuestionar esas dicotomías instituidas, el cuidado 
formal (desarrollado por esferas profesionales) e informal (ejercido en el 
ámbito doméstico), se busca visibilizar las diferentes esferas del cuidado, 
situando el conocimiento y las formas en que este se ejerce diariamente. 

1  Según la lectura de Castoriadis (2013), la praxis creativa es el fundamento mismo de la acción 
humana autónoma que se proyecta hacia un futuro indeterminado para la creación de algo 
nuevo como una sociedad, una comunidad, una idea o una forma de vida. En estos términos, la 
praxis creativa, desde el cuidado, deja de ser una mera aplicación técnica y profesional, con sus 
normatividad instituidas y heterónomas para, en cambio, transformarse en una actividad creativa 
propia de la reflexividad.



a
r

t
íc

u
l

o

      28

Así, en convergencia con la perspectiva feminista (Fisher & Tronto, 1990; 
Palomo & Munoz, 2014), es posible ver cómo estas prácticas, al estar natu-
ralizadas en las mujeres, requieren ser reconocidas en sus propios términos.

Asimismo, Tronto (1993) identifica cuatro fases constitutivas de la 
práctica del cuidado que, desde la perspectiva del observador, resultan fun-
damentales para su análisis y comprensión. Estas son: el caring about (reco-
nocimiento de la necesidad), el taking care of (asunción de responsabilidad), 
el care-giving (acción concreta de proveer cuidado) y el care-receiving (res-
puesta y evaluación por parte del receptor). Sin que estén en un orden fijo, 
estas fases articulan un trabajo colectivo orientado a que todos, en virtud de 
nuestra interdependencia, podamos considerar al cuidado como un continuo 
de responsabilidades compartidas y no solamente como un acto aislado.

En otras palabras, la práctica reflexiva del cuidado implica un acto 
creador en que la labor misma, con sus roles y significados, reorientan la 
búsqueda de una vida digna desde una mirada colectiva. Más allá de de-
sarrollarse como una cuestión técnica, el cuidado se erige aquí como una 
actividad multifacética que se reconoce portadora de dimensiones éticas y 
políticas subyacentes a su práctica.

Dimensión ética: 
El cuidado como responsabilidad y justicia social

Hablamos de una dimensión ética del cuidado cuando este se compromete 
con la salvaguarda y protección de la humanidad, identificando en la vulne-
rabilidad de las personas una relación de responsabilidad para responder a 
ella misma (Noddings, 2002). La responsabilidad, como centro del cuidado 
(Domínguez, Kohlen, & Tronto, 2017), se fundamenta en el reconocimien-
to del otro2 y en la existencia de lazos recíprocos. Estos lazos implican, a 

2  El reconocimiento del otro en el cuidado se concibe como un acto ético-relacional que supera 
la mirada objetiva. No se trata de un “otro” externo y estático, sino de una alteridad construida 



a
r

t
íc

u
l

o

      29

su vez, la continua necesidad de replantearse desde los parámetros de la 
justicia social (Tronto, 1993; Barnes, 2013; Mortari, 2015), en la medida en 
que permiten comprender que las personas, en su conjunto, somos seres que 
necesitamos de lazos y vínculos. 

El eje de la responsabilidad puede ser entendido desde una perspecti-
va relacional que observa el cuidado como una respuesta humana genuina 
ante la necesidad del otro (Noddings 2002). Esta respuesta, sin estar nece-
sariamente mediada por una emoción, se fundamenta en la reciprocidad y 
el compromiso moral, ya sea aquel que emerge naturalmente como un acto 
afectivo espontáneo inherente a la supervivencia (natural caring), o el cui-
dado ético (ethical caring), que es consciente, deliberado y requiere de inten-
cionalidad y responsabilidad para establecer lazos cuando la espontaneidad 
resulta insuficiente para sostener la vida. Sin embargo, esta dualidad entre 
lo espontáneo y lo deliberado, al apuntar a la naturaleza humana (Mortari, 
2015), está abierta a críticas en cuanto a su potencial esencialista.

Al respecto, Tronto (1993) sostiene que la versión de Noddings (2022) 
tiende a ser bastante ingenua, dado que romantiza y naturaliza las relacio-
nes de género tradicionales al replicar una visión del cuidado como una 
facultad innata de las mujeres. En cambio, para esta autora la dimensión 
ética no debe reducirse a una moralidad individual que remite solamente 
a las emociones para, en cambio, convertirse en un acto moral presente en 
un contexto social y político, asumiendo que más que una sumatoria de 
reglas complejas, su ejercicio implica una tarea que exige ciertas cualidades 
morales. En sus palabras: 

en la intersubjetividad, donde quien cuida y quien es cuidado se co-definen mutuamente. Al 
respecto, tal como señala Augé (1996, p. 13) : “el reconocimiento de la alteridad cultural, social, 
histórica y psicológica, que corresponde siempre a una distancia de hecho entre el observador y 
lo que observa (grupo o individuo); la evidencia, en sentido contrario, de lo que cabría denominar 
interioridad del observador respecto a su objeto”. 



a
r

t
íc

u
l

o

      30

To use the care ethic requires a knowledge of the context of the care process. 
Those who engage in a care process must make judgments: judgments about 
needs, conflicting needs, strategies for achieving ends, the responsiveness 
of care-receivers, and so forth (…) Care rests upon judgments that extend 
far beyond personal awareness. Despite the fact that many writers about 
care concern themselves with relationships of care that are now considered 
personal or private, the kinds of judgments that I have described require an 
assessment of needs in a social and political, as well as a personal, context 
(Tronto, 1993, p. 137)3

La dimensión ética del cuidado es, de esta manera, una cuestión relacional 
arraigada en un compromiso férreo con la alteridad. Requiere enfocarse 
en la vida del otro como presencia, siempre que este contacto surja de una 
mirada crítica capaz de cuestionar los valores, sesgos y prejuicios que per-
mean la percepción. La responsabilidad del cuidado debe comprenderse, 
entonces, como un compromiso que trasciende lo individual y desmitifica 
las nociones romantizadas de la ética del cuidado. Según Tronto (1987), 
no está vinculada a una naturaleza innata ni a una posición estructural fija, 
sino que es una práctica social que demanda condiciones de equidad y el 
cuestionamiento constante de las estructuras de poder que la determinan.

El eje de la justicia social, por su parte, y en convergencia con los 
argumentos de Tronto (1987, 1993, 2017), supone la expansión de los lí-
mites de la justicia tradicional con el fin de considerar a todos los grupos 
sociales, en particular a aquellos que llevan una mayor carga de respon-
sabilidades (como las mujeres y las minorías). La justicia social no puede 

3  En español: “Para aplicar la ética del cuidado se requiere un conocimiento profundo del contexto 
del proceso de cuidado. Quienes se involucran deben hacer juicios: juicios sobre las necesidades, 
los conflictos, las estrategias para lograr los objetivos, la capacidad de respuesta de quienes reciben 
el cuidado, entre otros (…) El cuidado se apoya en juicios que se extienden mucho más allá de 
la conciencia personal. A pesar de que muchos autores se centran en las relaciones de cuidado 
consideradas privadas, los juicios que he descrito exigen una evaluación de las necesidades en un 
contexto social y político, además del personal”



a
r

t
íc

u
l

o

      31

limitarse a la protección de derechos formales o a la igualdad formal, sino 
que debe abarcar también las prácticas cotidianas y las responsabilidades 
que históricamente han sido relegadas o invisibilizadas. En este sentido, 
la justicia instituida ha delimitado de manera restrictiva el campo del cui-
dado, de modo que, mientras la moralidad de mujeres y minorías continúe 
siendo concebida como un ámbito particular o ajeno a la ética dominante, 
el cuidado permanecerá invisibilizado. De esta forma, se vuelve necesario 
repensar las estructuras sociales dominantes desde una posición situada, 
orientada a promover una forma compartida de apoyo mutuo que conciba 
la justicia como un proceso inclusivo, capaz de resguardar tanto el bienestar 
de quienes cuidan y de quienes son cuidados como la dignidad, en clave de 
equidad y solidaridad.

La dimensión ética, entendida como una cuestión de responsabilidad 
y justicia social, implica reconocer y, al mismo tiempo, reivindicar la vulne-
rabilidad constitutiva de los seres humanos y su entorno. A partir de estos 
ejes creemos que, tal como señala Boff (2012) respecto al “modo de ser 
cuidado”, es central aceptar la importancia de nuestros propios lazos afecti-
vos, el tiempo que le dedicamos a sostenerlos y la capacidad de afectarse y 
sentirse afectados por ellos. Asimismo, para el reconocimiento del cuidado 
se ha de procurar, en la necesidad de cuidar y sentirnos cuidados, una ética 
fundamentada en la afectividad. De este modo, el cuidado comprende la 
construcción de relaciones humanas comprometidas con la solidaridad y la 
justicia relacional.

En suma, el cuidado no puede reducirse a la mera dimensión pri-
vada o emocional, sino que, desde esta directriz, se comprende como un 
acto ético y político con la capacidad de desbordar los binarismos entre la 
esfera pública y privada, entre lo racional y lo afectivo. Para ello, entender 
que su ejercicio contiene en sí una potencia transformadora invita a pen-
sar en su capacidad para tensionar las estructuras sociales que naturalizan 
la explotación de ciertas subjetividades (especialmente femeninas, de una 
determinada condición social y étnica). Sin esta reflexión ética es imposible 



a
r

t
íc

u
l

o

      32

desarrollar una acción que, bajo los argumentos aquí desarrollados, no caiga 
en los tecnicismos propios de las tareas profesionales de cuidado y/o en 
la reproducción asistencialista. Frente a ello, se propone un acercamiento 
hacia el acto de cuidar fundamentado en un por qué y un para qué: porque 
todos somos o seremos vulnerables, y para que podamos vivir dignamente 
y en común.

Dimensión política:  
El cuidado como reorganización social y lucha por la vida

La dimensión política del cuidado surge cuando reconocemos que esta 
práctica, lejos de reducirse a una responsabilidad individual o familiar, mo-
viliza una fuerza colectiva capaz de transformar las estructuras sociales en 
su conjunto. Desde las dimensiones práctica y ética previamente definidas, 
el cuidado se revela como un acto profundamente político: deja de ser una 
labor de asistencia privada para convertirse en una cuestión de justicia so-
cial, donde se disputa cómo se organiza y valora el sostenimiento de la vida.

Politizar el cuidado implica desafiar divisiones arraigadas en nuestra 
sociedad: entre lo público y lo privado, lo productivo y lo reproductivo, lo 
racional y lo emocional. Como señalan Fisher y Tronto (1990), el cuidado 
es una actividad esencial para “mantener, perpetuar y reparar nuestro mun-
do”, por lo que debe ser reconocido como el pilar fundamental del bienestar 
colectivo y no como un recurso inagotable de libre disposición.

Esta mirada exige enfocar el debate en la redistribución concreta del 
cuidado como condición para una vida digna. La retirada del Estado en la 
provisión de servicios públicos y la mercantilización del cuidado (Daly & 
Lewis 2011) han creado una crisis estructural: las familias –y especialmente 
las mujeres– asumen cargas desiguales, mientras el mercado ofrece solu-
ciones precarias para quienes pueden costearlas. En estos términos, Tronto 
(2017) sostiene que comprender el cuidado implica movernos desde la fi-
gura del homo economicus, propia de la economía neoclásica, hacia la noción 



a
r

t
íc

u
l

o

      33

de homines carens, es decir, seres que necesitan de cuidado. Esto requiere 
poner la economía al servicio de las personas y de su cuidado y no al revés.

Desde esta perspectiva, posicionarse en alteridad frente a la vorágine 
neoliberal implica comprender el cuidado como un acto de resistencia colec-
tiva. Las redes basadas en la mutualidad y la solidaridad lo convierten en 
una práctica transformadora que puede sostener la vida en tensión con las 
estructuras de poder, las que naturalizan la explotación y marginación de quienes 
cuidan. Esto no es otra cosa que reconocer el derecho universal de ser cui-
dado y, al mismo tiempo, el deber colectivo de cuidar. Ello exige, a su vez, el 
fortalecimiento de la salud pública como parte del rol del Estado, con el fin 
de generar y garantizar condiciones de equidad que sostengan el cuidado 
como un bien público, y no como una nueva expresión de las determinantes 
sociales de la salud. 

Asimismo, la politización del cuidado no se agota en la incorporación 
del Estado como forma instituida. Si aceptamos la premisa ética de que la 
vulnerabilidad es una condición universal y no una excepción, la respuesta 
no ha de limitarse a una sumatoria de soluciones institucionales. Por el 
contrario, estos argumentos demandan una salida común, un communitas 
(Espósito, 2007), que como argamasa identitaria se corresponda como una 
asunción conjunta y compartida del cuidado. 

i v .  l a c o m u n i da d d e l  c u i da d o:  
h ac i a u n a é t i ca y  p o l í t i ca d e  lo c o m ú n

A partir de las consideraciones previas sobre las dimensiones práctica, ética 
y política del cuidado, se desprende que su estudio no puede realizarse al 
margen de lo colectivo. Para comprender su potencial transformador, es 
prudente analizarlo en relación con la comunidad, entendida no como una 
entidad estática o un refugio nostálgico separado de la sociedad (Morales 
Gallardo, 2023), sino como un cuerpo articulador vivo: un lazo social diná-
mico y un elemento político en sí mismo, que emerge directamente de la 
necesidad radical de sostener la vida en común.



a
r

t
íc

u
l

o

      34

Las prácticas comunitarias se configuran, como identifica Batthyány 
(2015), como un cuarto pilar fundamental del cuidado, junto al Estado, el 
mercado y las familias. Este pilar comunitario opera como una forma de 
resistencia y agencia colectiva frente a la retirada o precarización del Estado 
de Bienestar. Lo comunitario surge así como un espacio intersticial donde 
el cuidado se ejerce desde la mutualidad y la solidaridad, desbordando y ten-
sionando con frecuencia las lógicas institucionales establecidas.

Desde una perspectiva epistemológica, comprender la comunidad del 
cuidado supone concebirla como un proceso dinámico de actividades que 
se inicia en los saberes situados de sus propios protagonistas (Paperman, 
2019). Tanto en el cuidado formal remunerado como en el informal gra-
tuito, es crucial integrar los puntos de vista de los diferentes actores (cui-
dadores, familias, instituciones). Ignorar esta polifonía de voces conlleva el 
riesgo de producir visiones reduccionistas que invisibilizan los múltiples 
significados y la carga política del trabajo de cuidado.

Para dotar de mayor robustez a este concepto, es vital no esencializar 
a las comunidades como realidades cerradas que se reproducen bajo una 
identidad fija. Frente a los sesgos de una mirada comunal tradicional que 
tiende a idealizar las identidades colectivas (Díaz, 2004; Aquino, 2013), 
la comunidad del cuidado se define por su praxis y no por una supuesta 
esencia. En este sentido, se comprende más allá de la pertenencia a un 
territorio, una clase o una etnia compartida, y se vincula con el proceso 
mismo de cuidar. Es en este proceso donde los vínculos se elaboran a partir 
del reconocimiento compartido de la falta y la vulnerabilidad, permitiendo 
encontrar en las diferencias entre cuidadores un elemento común radical, 
sin presuponer una identidad homogénea a priori.

Desde este punto de vista, el cuidado se configura como una práctica 
que articula sus propios lazos y produce sentido desde la alteridad (Butler, 
1990), no desde la similitud (Palomo & Muñoz, 2014; Carmona, 2024). 
Creemos que esta es la forma más reconocible de entender que el cuidado 
es un proceso de construcción constante, un espacio de reciprocidad que re-



a
r

t
íc

u
l

o

      35

conoce la singularidad de cada sujeto que lo ejerce. Esto no implica desco-
nocer las identidades instituidas, sino situarlas críticamente como parte de 
las experiencias y de las múltiples opresiones –de género, clase, etnia– que 
atraviesan a quienes ejercen labores de cuidado.

En este marco, una comunidad de cuidado no se limita a la suma de 
relaciones individuales o familiares aisladas. Implica, más profundamen-
te, la construcción de un espacio colectivo donde las prácticas de cuidado 
se reconocen, legitiman y valoran como fundamentales para el bienestar 
común. Además, supone una organización social y política que respalda, 
facilita y promueve estas prácticas, impulsando instituciones y normas que 
apoyen y valoricen el cuidado como un bien de todos y como un valor cen-
tral de la vida social.

El común del cuidado: Del Immunitas al Munus

El acto de cuidar, como actividad propia de la vida y de la vinculación mu-
tua, implica una potencia del sujeto. Pensar aquello que se tiene en común 
conlleva elaboraciones que, independiente de la búsqueda de una conver-
gencia teórica única, admiten la imposibilidad de comprender el cuidado 
desde una posición dicotómica. En un contexto de progresivo cierre y pri-
vatización de la vida cotidiana, expresados en enfoques asistencialistas del 
cuidado, estas elaboraciones complejas, lejos de verse minadas, permiten 
develar la paradoja subyacente de la comunidad: esa trizadura que la propia 
racionalidad capitalista se encarga de visibilizar.

En este marco, la racionalidad del modelo neoliberal, sustentada en 
un ethos liberal que opera exacerbando la primacía del individuo, se opone 
frontalmente al principio de lo común presente en las formaciones comu-
nitarias. Frente a conceptualizaciones binarias o “separatistas” entre comu-
nidad y sociedad, lo comunitario se desenvuelve como parte sustancial de 
la actividad política. De ahí la necesidad de abordarlo desde una crítica a la 
racionalidad neoliberal actual.



a
r

t
íc

u
l

o

      36

En este sentido, Esposito (2007) ofrece una clave fundamental. Aun-
que advierte que no se trata de un significado documentado en todos sus 
usos, al examinar la etimología de communis y communitas advierte que el 
término no refiere a una posesión, sino a una carga compartida: 

¿Qué “cosa” tienen en común los miembros de la comunidad? ¿Es verda-
deramente “alguna cosa” positiva? Los diccionarios proveen una respuesta 
bastante precisa al respecto. Aunque adviertan que no se trata de un signifi-
cado documentado, nos informan que el sentido antiguo, y presumiblemen-
te originario, de communis, debía ser “quien comparte una carga (un cargo, 
un encargo)”. Por lo tanto, communitas es el conjunto de personas a las que 
une, no una “propiedad”, sino justamente un deber o una deuda. Conjunto 
de personas unidas no por un “más”, sino por un “menos”, una falta, un lími-
te que se configura como un gravamen, o incluso una modalidad carencial, 
para quien está “afectado”, a diferencia de aquel que está “exento” o “eximi-
do” (Espósito, 2007, pp. 29-30).

En este sentido, lo común del cuidado puede interpretarse como la creación 
de vínculos compartidos, un communis que, desligado de la carga de la pro-
piedad, en su significación más modernizadora, encuentra en la figura del 
cuidado –como el acto de sacrificio por “un otro”– la creación del lazo social 
y, por lo tanto, de una comunidad del cuidado, en el sentido más político de 
la palabra. Esta forma de comunidad se anuda como munus, no como una 
propiedad: el cuidado no es un “recurso” a poseer o mercantilizar (lógica de 
immunitas), es una obligación recíproca (munus) que nace de reconocernos 
como seres interdependientes y vulnerables. Esta lectura fundamenta una 
ética y política de lo común en la que el cuidado se erige como la actividad 
central que instituye lo común (Laval & Dardot, 2015). La comunidad de 
cuidados se configura así como el espacio donde se practica y se instituye 
una forma de vida alternativa al individualismo posesivo.

La comunidad requiere, para poder edificarse como un sujeto colec-
tivo, de la entrega de quienes la conforman. El poder de lo que está en co-



a
r

t
íc

u
l

o

      37

mún, como el cuidado, obliga a dar, a ceder, a ofrecer parcial o totalmente la 
propia subjetividad. Solo de esta manera la communitas puede generar una 
visibilidad propia, un espacio en el que “puede ser”. En la lectura de Espo-
sito, el darse al otro alude a una pertenencia en que cada una de las personas 
se deben a los demás en un marco de mutualidad. Esta relación supone una 
deuda simbólica propia de la vida en común, una deuda que se salda a través 
del cuidado recíproco.

El núcleo de lo común en la comunidad de cuidados exige deslindarlo 
de toda concepción que lo ate a una propiedad o esencia identitaria. Como 
señala Esposito (2003), el sentido originario de communitas no remite a lo 
que se posee en común, sino a un munus compartido: una carga, un deber 
o una deuda recíproca. El munus es el don que se debe dar, la obligación de 
reciprocidad que funda el vínculo no en la propiedad, sino en la impropia-
bilidad y en la exposición a la alteridad.

Frente a esto, el paradigma moderno ha privilegiado la lógica del im-
munitas, que clausura la apertura al otro –visto como amenaza– y dispensa 
de la obligación del don (Esposito, 2003). La racionalidad neoliberal, al 
exacerbar la primacía del individuo y de la propiedad privada, opera como 
un dispositivo de inmunización que se opone radicalmente al principio de 
lo común. En este contexto, la comunidad de cuidados se erige como un 
acto de resistencia política: el solo hecho de practicar el munus del cuidado 
supone priorizar la correspondencia, la reciprocidad y la cooperación, “darse 
a la falta del otro” en un gesto que desarticula la lógica inmunitaria.

El común del cuidado se funda, por tanto, en esta carga compartida 
de vulnerabilidad y en el deber ético-político de responder a ella colectiva-
mente. En convergencia con Laval y Dardot (2015), no radica en lo que se 
tiene, sino en lo que se hace juntos, remitiendo a lazos de reciprocidad entre 
colectivos que comparten una misma actividad: la práctica cooperativa de 
mantener, perpetuar y reparar nuestro mundo (Tronto, 2013). Este común 
es inapropiable por la lógica mercantil, pues nace de la solidaridad y de sa-
beres prácticos adquiridos comunitariamente.



a
r

t
íc

u
l

o

      38

Bajo este criterio, lo común de la comunidad de cuidados reside en 
su carácter intrínsecamente relacional y colectivo. Es el resultado de una 
respuesta que, frente a la invisibilización del cuidado, produce nuevos sig-
nificados derivados de un cambio en la forma de vida de los propios cui-
dadores. En este sentido, el cuidado tiene la capacidad de generar prácticas 
que tensionan lo instituido, poniendo en el centro la conciencia de una 
fragilidad compartida. De este modo, la comunidad del cuidado se afirma 
también como una herramienta teórica para comprender el modo en que, 
de manera colectiva, el cuidado enfrenta y disputa la invisibilidad.

La comunidad de cuidados:  
Ética de la mutualidad y política de la solidaridad

La comunidad de cuidados se manifiesta como una comunión (en el senti-
do de lo que está en-común), una entidad identificable que se define por la 
mutualidad como vínculo afectivo entre sus miembros. En su relación con 
el exterior, esta comunidad tiene el potencial de actuar en base a una mu-
tualidad que, desde la falta, tiene la capacidad de actuar con solidaridad. A 
diferencia de los vínculos internos, la solidaridad con otras comunidades se 
basa en un vínculo ético que va más allá de la mera instrumentación de los 
canales institucionales. Esto le permite crear redes de cuidado más amplias.

La dinámica de fusión entre la mutualidad externa y la solidaridad in-
terna revela una dualidad central para el estudio del cuidado. Por un lado, el 
cuidado se presenta como un acto creativo (Castoriadis, 2013) y colectivo que 
surge de la mutualidad para hacer frente a la vulnerabilidad. Por otro, es un 
imperativo moral presente en la sociedad que demanda su reconocimiento 
público. Esta doble naturaleza no solo responde a la vulnerabilidad humana, 
sino que abre la posibilidad de crear nuevos vínculos políticos capaces de des-
bordar los marcos identitarios cerrados y de reconfigurar lo común.



a
r

t
íc

u
l

o

      39

v.  c o n c l u s i ó n

A lo largo de este texto, hemos argumentado que la actividad del cuidado, 
lejos de poder ser comprendida cabalmente desde visiones fragmentadas, 
individualizantes o despolitizantes, exige ser conceptualizada como una prác-
tica comunitaria en el sentido más radical y transformador del término. Esta 
reconceptualización no se sostiene solamente en un ejercicio teórico, sino 
que emana de una necesidad epistemológica y política para enfrentar, desde las 
ciencias sociales, los límites que impone la reproducción social neoliberal presente 
en el ámbito del cuidado.

La hegemonía de una visión dicotómica entre comunidad y sociedad 
en el campo de las ciencias sociales ha operado, en muchos casos, como un 
obstáculo analítico que encapsula el entendimiento del cuidado en la esfera 
de lo privado, lo femenino y lo “pre-político”. Frente a esto, la noción de co-
munidad, en términos de un proceso dialéctico frente a la injusticia, permite 
desmontar universalismos y comprender el cuidado como una disputa polí-
tica. Este espacio, lejos de toda romantización, se anuda a luchas concretas 
por el reconocimiento del cuidado y la propia definición de sus necesidades.

La comunidad de cuidados que aquí intentamos definir no alude a 
una entidad sustancialista o a un “nosotros” de carácter homogéneo, sino 
que, como práctica, irrumpe en el orden instituido. Esta irrupción, cuya 
experiencia común es la vulnerabilidad humana, tiene la capacidad de crear 
sujetos colectivos y políticos capaces de cuestionar las lógicas neoliberales 
que mercantilizan y privatizan la vida. 

Desde esta propuesta, las dimensiones práctica, ética y política del 
cuidado se configuran como una fuerza una potencia instituyente. Al de-
sarrollar el trabajo común de sostener a un otro vulnerable, la comunidad 
de cuidado prefigura formas de organización que, sin estar comprometidas 
con la propiedad y el individualismo, operan sobre la base del reconocimiento 
de la reciprocidad, la responsabilidad y la interdependencia. En este sentido, su 
presencia exige desbordar los marcos institucionales existentes y tensionar 



a
r

t
íc

u
l

o

      40

los límites entre lo público y lo privado, lo productivo y lo reproductivo, 
consolidándose como una clave de lectura para un reordenamiento político 
en el que se reconozca al cuidado como una actividad colectiva fundamental 
para la vida social.

Así, comprender el cuidado como comunidad implica reconocerlo 
como un núcleo desde el cual es posible imaginar políticas de cuidados inclusivas. 
Se trata de políticas que no nieguen la vulnerabilidad, sino que la asuman 
como fundamento de un lazo social sustentado en el reconocimiento del otro 
y en el deber ético-político de cuidar y cuidarnos. Porque la comunidad de cui-
dados, lejos de ser un retorno idealizado, es una construcción consciente de una vida 
digna como prioridad ante la cual no podemos permanecer indiferentes.

En consecuencia, esta reflexión teórica abre un horizonte para futu-
ras investigaciones empíricas donde la noción de “comunidad de cuidados” 
permitiría abordar, al menos, tres dimensiones fundamentales:

a)	 la operacionalización del munus, para conocer cómo los colec-
tivos cuidadores negocian la “carga compartida” y distribuyen la 
“deuda” del cuidado más allá de los márgenes institucionales;

b)	 las tensiones instituyentes, analizando empíricamente cómo estas 
comunidades tensionan los límites entre lo público y lo privado, 
y entre lo productivo y lo reproductivo;

c)	 la subjetivación política, indagando en cómo la experiencia prác-
tica del cuidado transforma la identidad de los sujetos, tradu-
ciendo la labor doméstica y comunitaria en formas de ciudada-
nía activa.

En síntesis, la comunidad de cuidados trasciende la mera suma de sus inte-
grantes. Constituye la práctica material de sostener la vida colectivamente, 
la encarnación de una ética de la justicia y, en última instancia, el horizonte 
político desde el cual el cuidado se revela como el fundamento de un nuevo 
lazo social.



     41

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

alcoff, l. m. (2019). Comparative Epistemology [Review of Caring 
to Know: Comparative Care Ethics, Feminist Epistemology, and the 
Mahābhārata, by V. Dalmiya]. Philosophy East and West, 69(3), 849–
856. https://www.jstor.org/stable/26788392 

anigstein, m. s., araya, m., arias, a., & egaña, d. (2023). Las 
metodologías críticas. En M. S. Anigstein Vidal, A. Arias Schreiber 
Muñoz, & D. Egaña Rojas (Eds.), Metodologías críticas: Experiencias 
y debates en el campo de las ciencias sociales y la salud. Tiempo Robado 
Editoras. https://doi.org/10.34720/rb6n-vh46

aquino, a. (2013). La comunalidad como epistemología del Sur. Aportes 
y retos. Cuadernos del Sur, 18, 7-20.

augé, m. (1996). El sentido de los otros: actualidad de la antropología. Paidós.

barnes, m. (2012). Care in Everyday Life, An ethic of care in practice. Policy 
Press.

batthyány, k. (2015). Las políticas y el cuidado en América Latina: una 
mirada a las experiencias regionales. ONU Mujeres.

beeler, d. m., paré-blagoev, e. j., jacobson, l. a., & ruble, k. (2020). 
Educating childhood cancer survivors: A qualitative analysis of parents 
mobilizing social and cultural capital. Journal of Cancer Education, *36*, 
819-825. https://doi.org/10.1007/s13187-019-01626-y

blau, f. d., & kahn, l. m. (2017). The Gender Wage Gap: Extent, 
Trends, and Explanations. Journal of Economic Literature, 55(3), 789–
865. http://www.jstor.org/stable/26303306

boff, l. (2012). El cuidado necesario. Trotta.

borrell c, palència l, muntaner c, urquía m, malmusi d, o’campo 
p (2014). Influence of macrosocial policies on women’s health and gender 



     42

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía inequalities. Epidemiol 36(1):31-48. https://doi.org/10.1093/epirev/
mxt002 

brito, e., & contreras, d. (2024). The caregiving penalty: Caring for sick 
parents and the gender pay gap. https://ebritore.github.io/jmp/JMP_
emilia_brito.pdf

butler, j. (1990). Variaciones sobre sexo y género. Beauvoir, Wittig y 
Foucault. En S. Benhabib & D. Cornell (Eds.), Teoría feminista y teoría 
crítica (pp. 193-211). Alfons el Magnánim.

carmona, d. (2024). Contribuciones para abordajes complejos 
del cuidado en ciencias sociales. Transdisciplinar. Revista de 
Ciencias Sociales, 4 (7), 47-108. https://doi.org/10.29105/
transdisciplinar4.7-118

butler, j. (2006). Vida precaria. El poder del duelo y la violencia. Buenos 
Aires: Paidós.

castoriadis, c. (2013). La institución imaginaria de la sociedad. Tusquets.

daly, m., & lewis, j. (2019). El concepto de ‘Social Care’ y el análisis 
de los Estados de bienestar contemporáneos. En C. Carrasco, C. 
Borderías, & T. Torns (Eds.), El trabajo de cuidados. Historia, teoría y 
política. Catarata.

díaz, f. (2004). Comunidad y comunalidad. Diálogos en acción, 365-
373. http://rusredire.lautre.net/wp-content/uploads/Comunidad.-y-
0comunalidad.pdf

domínguez, c., kohlen, h., & tronto, j. (2017). El futuro del cuidado. 
Comprensión de la ética del cuidado y práctica enfermera. Colegio Oficial 
de Enfermeras y Enfermeros de Barcelona. https://pbcoib.blob.
core.windows.net/coib-publish/invar/d23d4137-42f4-4331-924e-
b660473acf64



     43

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía dupré, j. (1993). The disorder of things: Metaphysical foundations of the 
disunity of science. Harvard University Press. https://archive.org/details/
disorderofthings0000dupr/page/n5/mode/2up

esposito, r. (2007). Communitas: Origen y destino de la comunidad. 
Amorrortu Editores.

esposito, r. (2005). Immunitas: Protección y negación de la vida. Amorrortu 
Editores.

federici, s. (2015). Sobre el trabajo de cuidado de los mayores y los 
límites del marxismo. Nueva Sociedad, *256*, 45-62. https://static.
nuso.org/media/articles/downloads/4103_1.pdf

fisher, b., & tronto, j. (1990). Toward a Feminist Theory of Caring. En 
E. Abel & M. Nelson (Eds.), Circles of Care (pp. 36-54). SUNY Press.

gomez soto, m. (2015). Cuidar al Cuidador Informal. Nuberos 
Científica, 2 (15), 57-62. https://www.enfermeriacantabria.com/web_
enfermeriacantabria/docs/Revista_nuberos_cien_6.pdf

garcía masip, f. (2011). Comunidades aporéticas. Tramas. 
Subjetividad y procesos sociales, (34). https://www.researchgate.net/
publication/314402009_Comunidades_aporeticas

haro, j. a. (2011). Presentación: Ejes de discusión en la 
propuesta de una epidemiología sociocultural. En J. A. Haro 
(Org.), Epidemiología sociocultural. Un diálogo en torno a su sentido, 
métodos y alcances (pp. 9-32). El Colegio de Sonora. https://www.
colson.edu.mx/FrutosTrabajo/frutos_archivos/2010_Haro_
PresentacionEjesDeDiscusion.pdf

haro, j. a. (2012). El planteamiento de una epidemiología sociocultural: 
Principios cardinales y modelos de aplicación. El Colegio de 
Sonora. https://www.colson.edu.mx/FrutosTrabajo/frutos_
archivos/2013_Haro_ElPlanteamientoDeUna.pdf



     44

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía laval, c., & dardot, p. (2015). Común. Ensayo sobre la revolución en el siglo 
XXI. Gedisa.

leininger, m. (1981). Transcultural nursing: concepts, theories, research and 
practices. McGraw-Hill.

martín palomo, m. t., & munoz terrón, j. m. (2014). Epistemología, 
metodología y métodos. ¿Qué herramientas para qué feminismo? 
Reflexiones a partir del estudio del cuidado. Quaderns de 
Psicologia, 16(1), 35-44. http://dx.doi.org/10.5565/rev/
qpsicologia.1213

martínez, a., & perticará, m. (2017). Childcare effects on 
maternal employment: Evidence from Chile. Journal of 
Development Economics, 126, 127-137. https://doi.org/10.1016/j.
jdeveco.2017.01.001

martínez, j. (2013). Textos sobre el camino andado. Tomo I. CSEIIO.

mejía, l. (2013). Los Determinantes Sociales de la Salud: base teórica de 
la salud pública. Revista de la Facultad Nacional de Salud Pública, 31( 
1), 28-36. http://www.scielo.org.co/pdf/rfnsp/v31s1/v31s1a03.pdf

mesa-gresa, p., ramos-campos, m., & redolat, r. (2017). Cuidado de 
pacientes oncológicos: una revisión sobre el impacto de la situación 
de estrés crónico y su relación con la personalidad del cuidador y otras 
variables moduladoras. Psicooncología, 14 (1), 93-106. https://doi.
org/10.5209/PSIC.55814

mies, m., & shiva, v. (1997). Ecofeminismo. Teoría, Crítica y Perspectivas. 
Icaria.

morales gallardo, e. g. (2023). Revisando la noción de comunidad: 
Una reflexión sobre el acontecimiento comunitario. Cuadernos 
De Teoría Social, 9 (17), 15–43. https://doi.org/10.32995/0719-
64232023v9n17-145



     45

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía mortari, l. (2015). Filosofía del cuidado. Universidad del Desarrollo.

noddings, n. (2002). Starting at home: Caring and social policy. University 
of California Press.

otálvaro, j. c. (2024). Estructura, dinámica y circuitos de emociones en 
el cuidado. Análisis fundado en relatos de mujeres cuidadoras. Revista 
Latinoamericana de Estudios de Familia, 16 (2), 31-53. https://doi.
org/10.17151/rlef.2024.16.2.3

paperman, p. (2019). Care et sentiments. Presses Universitaires de France.

ratcliffe, m. (2017). Empathy and psychiatric illness. En H. L. Maibom 
(Ed.), The Routledge handbook of philosophy of empathy (pp. 190–200). 
Routledge.

sander-staudt, m. (2011). Care Ethics. Internet Encyclopedia of 
Philosophy. Recuperado 30 de agosto de 2025, de http://www.iep.utm.
edu/care-eth/#SH3b

shakiba, m. (2020). The effectiveness of family-based interventions on 
psychological adjustment in parents of children with cancer. Journal 
of Pediatric Nursing, 51(1), 57-64. https://doi.org/10.1016/j.
pedn.2019.12.006

shapiro, j., perez, m., & warden, m. j. (1998). The importance of 
family functioning to caregiver adaptation in mothers of child cancer 
patients: Testing a social ecological model. Journal of Pediatric Oncology 
Nursing, 15(1), 47-54. https://doi.org/10.1177/104345429801500107

slote, m. (2007). The ethics of care and empathy. Routledge. https://
archive.org/details/ethicsofcareempa0000slot

spector, r. (1979). Cultural diversity in health and illness. Pearson.



     46

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía tronto, j. c. (1987). Beyond Gender Difference to a Theory of 
Care. Signs: Journal of Women in Culture and Society, 12 (4), 644–
663. http://www.jstor.org/stable/3174207

tronto, j. (1993). Moral boundaries: A political argument for an ethic of 
care. Routledge.

tronto, j. (2013). Caring democracy: Markets, equality, and justice. New 
York University Press.

tronto, j. (2017). La democracia del cuidado como antídoto frente al 
neoliberalismo. En C. Domínguez Alcón, H. Kohlen, & J. Tronto 
(Eds.), El futuro del cuidado. Comprensión de la ética del cuidado y 
práctica enfermera (pp. 7-19). Ediciones San Juan de Dios Campus 
Docente. https://pbcoib.blob.core.windows.net/coib-publish/invar/
d23d4137-42f4-4331-924e-b660473acf64

van dijke, j., van nistelrooij, i., bos, p., & duyndam, j. (2023). 
Engaging otherness: care ethics radical perspectives on 
empathy. Medicine, Health Care and Philosophy, 26, 385–399. https://
doi.org/10.1007/s11019-023-10152-0

viveros, m. (2016). La interseccionalidad: una aproximación situada a la 
dominación. Programa Universitario de Estudios de Género, UNAM.



     47

s
o

b
r

e
 e

l
 a

u
t

o
r s o b r e e l  au t o r

Esteban Morales Gallardo es Doctor en Ciencias Sociales por la Universi-
dad Autónoma Metropolitana, además de ser sociólogo por la Universidad 
Diego Portales y Economista por la Universidad Nacional Autónoma de 
México. Actualmente realiza una investigación sobre la experiencia de las 
madres cuidadoras de hijos NNA pacientes de cáncer en Ciudad de México. 



a
r

t
íc

u
lo

Jacqueline Cordo
Universidad Diego Portales y Universidad Complutense de Madrid

jacquelinecordo1@gmail.com

Gramáticas del cuidado
Aportes a las gramáticas de justificación desde la ética de cuidados

Cordo, J. (2025). “Gramáticas del cuidado: Aportes a las gramáticas de justificación desde la ética 
de los cuidados”. Cuadernos de Teoría Social, 11 (22): 48-75

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-197

Fecha de recepción: 10/10/2025
Fecha de aceptación: 23/12/2025



a
r

t
íc

u
l

o

      49

Gramáticas del cuidado 
Aportes a las gramáticas de justificación desde la ética de cuidados

Jacqueline Cordo

r e s u m e n

El artículo propone un diálogo entre la ética del cuidado y la teoría de las 
gramáticas de justificación de Boltanski y Thévenot, con el propósito de 
explorar nuevas formas para comprender cómo se construye lo justo en la 
vida social. Se parte de la premisa de que la ética del cuidado y la ética de la 
justicia no constituyen polos opuestos, sino dimensiones en tensión com-
plementaria que expresan distintas concepciones de responsabilidad moral 
y legitimidad. En este marco, los feminismos han desempeñado un papel 
decisivo al visibilizar la centralidad de los cuidados y la reproducción de la 
vida, mostrando cómo las nociones abstractas de justicia se sostienen sobre 
una división fundante entre lo público y lo privado que oculta las condicio-
nes materiales y afectivas de la vida en común. A partir de estas discusio-
nes, el artículo introduce la noción de gramáticas de cuidado, una propuesta 
original que busca tensionar la construcción clásica de las gramáticas de 
justificación al incorporar los vínculos afectivos, corporales y situados que 
sustentan la acción moral. Estas gramáticas permiten analizar los modos en 
que se negocian los significados de lo justo en contextos concretos, donde el 
reconocimiento, la vulnerabilidad y la interdependencia se vuelven criterios 
centrales de legitimación.

pa l a b r a s c l av e

Ética de cuidado, género, justicia, gramáticas de justificación, gramáticas 
de cuidado. 



a
r

t
íc

u
l

o

      50

a b s t r ac t

This article proposes a dialogue between the ethics of care and Boltanski 
and Thévenot’s theory of grammars of justification, with the aim of explor-
ing new ways of understanding how notions of justice are constructed in 
social life. It starts from the premise that the ethics of care and the ethics 
of justice are not poles opposing, but rather dimensions in complementary 
tension that express different conceptions of moral responsibility and le-
gitimacy. Within this framework, feminisms have played a decisive role in 
making visible the centrality of care and the reproduction of life, revealing 
how abstract notions of justice rest upon a foundational division between 
the public and the private that obscures the material and affective condi-
tions of common life. Building on these discussions, the article introduces 
the notion of grammars of care –an original proposal that seeks to chal-
lenge the classical construction of grammars of justification by incorporat-
ing the affective, embodied, and situated relations that sustain moral action. 
These grammars make it possible to analyze how meanings of justice are 
negotiated in concrete contexts, where recognition, vulnerability, and inter-
dependence become central criteria of legitimacy.

k e y wo r d s

Ethics of care, gender, justice, grammars of justification, grammars of care

Grammars of Care 
Contributions to the Grammars of Justification  

from the Ethics of Care

Jacqueline Cordo



a
r

t
íc

u
l

o

      51

1.  i n t r o d u c c i ó n

A lo largo de las últimas décadas, los feminismos, en sus múltiples expre-
siones académicas, activistas y populares,1 han logrado situar en el centro 
del debate social y político la cuestión de los cuidados y la reproducción de 
la vida. Su intervención ha supuesto no solo la visibilización de un con-
junto de tareas históricamente invisibilizadas y feminizadas, sino también 
la elaboración de nuevas categorías teóricas y políticas que permiten com-
prender las condiciones materiales y afectivas que sostienen la vida en co-
mún. En el ámbito académico, este movimiento puede leerse como parte 
de un proceso más amplio en el que la identificación de un problema abre 
el camino para la construcción de herramientas conceptuales y empíricas 
capaces de abordarlo.

Esta perspectiva ha tenido, en los últimos años, un impacto signifi-
cativo tanto a nivel teórico como empírico. Desde el enfoque de la repro-
ducción social, los cuidados se han entendido como un componente funda-
mental de la economía, lo que ha impulsado políticas públicas orientadas 

1  Entre estas expresiones se incluyen, en el ámbito académico, aportes provenientes del feminismo 
radical, que problematizó el trabajo doméstico y de cuidados como una dimensión estructural de 
la dominación patriarcal (por ejemplo, Shulamith Firestone, 1970; Christine Delphy, 1984), así 
como del feminismo de la diferencia, que contribuyó a la revalorización de prácticas relacionales 
históricamente feminizadas (Luce Irigaray, 1974; Adriana Cavarero, 1990; comunidad Diotima, 
1990). Asimismo, los debates sobre cuidados y reproducción social han sido particularmente 
influidos en el contexto latinoamericano por los aportes de Silvia Federici (2013), Elizabeth Jelin 
(2010) y Cristina Carrasco (2001), como también, más recientemente, por trabajos de Laura 
Pautassi (2007), Verónica Gago (2019) y Eleonor Faur (2014), junto con luchas y movimientos 
colectivos que contribuyeron de manera decisiva a la visibilización pública del trabajo de cuidados.



a
r

t
íc

u
l

o

      52

a parametrizar el trabajo de cuidados, asignarle un valor monetario y visi-
bilizar su feminización (Carrasco et al., 2011; Gago, 2019). Sin embargo, 
un aspecto menos difundido –aunque no por ello menos relevante– refiere 
al lugar que estos ocupan en la organización político-moral de la sociedad. 

Diversos aportes feministas destacan la necesidad de una ética del cui-
dado que ponga en tensión los modelos abstractos de justicia que predomi-
nan en las sociedades occidentales modernas (Benhabib, 2013; Kittay, 2019; 
Tronto, 1993). Estas abstracciones no son neutras, pues tienden a favorecer 
la reproducción de desigualdades y la conservación del statu quo (Fascioli, 
2010), en consonancia con las críticas dirigidas a las pretensiones universa-
les de la justicia (Walzer, 2004). De allí que resulte crucial atender no solo 
a las negociaciones cotidianas sobre lo justo, sino también a los posiciona-
mientos morales desde los cuales esos acuerdos adquieren legitimidad.

Pese a estos avances, aún se ha escrito poco sobre cómo operaciona-
lizar, desde el análisis sociológico, las conceptualizaciones de la ética del 
cuidado. La pregunta central es cómo estas nociones se encuentran (o no) 
presentes en las prácticas concretas donde se disputan los significados de 
justicia. Este artículo busca explorar los aportes que puede ofrecer la ética 
del cuidado al estudio de las gramáticas de justificación en contextos donde 
se negocia lo justo, atendiendo tanto a las estrategias de quienes denuncian 
como a las formas en que dichas denuncias son percibidas, traducidas y le-
gitimadas en sus entornos. Para ello, se retoma la noción de gramáticas de 
justificación elaborada por Boltanski y Thévenot (2021), con el objetivo de 
ensayar un cruce inicial entre este aparato conceptual y una mirada situada 
en los cuidados. En este sentido, se trata de un trabajo de carácter teórico, 
no empírico, que propone una herramienta analítica conceptual: las gramá-
ticas de cuidado.

El artículo se organiza en cuatro partes, además de esta introducción. 
En primer lugar, retomo las principales críticas feministas a las concep-
ciones clásicas de justicia desde la ética del cuidado. En segundo lugar, 
presento los aspectos centrales de la sociología pragmática y, en particular, 



a
r

t
íc

u
l

o

      53

la idea de gramáticas de justificación. En tercer lugar, propongo el término 
de gramáticas de cuidado, explorando la productividad del encuentro entre 
ambas perspectivas. Finalmente, ofrezco algunas conclusiones preliminares.

2. l a é t i ca d e  l a j u s t i c i a  d e s d e l a ó p t i ca  
d e l  c u i da d o

Desde el liberalismo político, la construcción de sociedades justas ha sido 
pensada a partir de la figura de individuos autónomos que participan en la 
esfera pública, regulados por normas morales y por instituciones encar-
gadas de garantizar los valores de libertad e igualdad (Rawls, 1995). En 
este marco, la idea de moral sostiene la constitución de un sujeto de derecho 
concebido como imparcial y abstracto, cuya validez descansa en el recono-
cimiento de una igualdad universal y en la formulación de principios gene-
rales de justicia (Brugère, 2022). En contraste, la ética remite a relaciones 
densas y situadas, atravesadas por la experiencia cotidiana y por condiciones 
concretas de existencia (Margalit, en Brugère, 2022).

Sin embargo, desde la sociología de las moralidades, la moral no se 
entiende únicamente como un conjunto de estándares universales que dis-
tinguen lo correcto y lo incorrecto, sino como un campo socialmente cons-
truido, atravesado por disputas, jerarquías y delimitaciones de pertenencia 
entre distintos grupos y posiciones sociales (Hitlin & Vasey, 2013). En este 
sentido, la moralidad no operaría solo como un principio de cohesión so-
cial, sino también como un espacio de conflicto en el que se negocian sig-
nificados, legitimidades y criterios de evaluación.

Sin desconocer la distinción entre moral y ética, este trabajo no la 
adopta como eje central de análisis. Más allá de la denominación (frecuen-
temente ética en el campo de los cuidados), el interés analítico se orienta al 
estudio de prácticas situadas y contextuales, atravesadas por relaciones de 
vulnerabilidad y dependencia, así como por los marcos sociales e institucio-
nales que las configuran.



a
r

t
íc

u
l

o

      54

En este contexto, el concepto mismo de cuidados aparece como una 
categoría analítica con pocos años de vida (Batthyány, 2021; Comas-d´Ar-
gemir y Faur, 2023), cuya emergencia se vincula estrechamente con el cues-
tionamiento feminista a la distinción liberal entre lo público y lo priva-
do, desarrollado de manera sistemática a partir de la denominada segunda 
ola. Al politizar la esfera doméstica, estos debates pusieron en el centro 
la relevancia del trabajo reproductivo como enclave económico y político 
fundamental para la organización social (hooks, 1984; Millett, 1970; Pate-
man, 1988). Este desplazamiento habilitó nuevas indagaciones orientadas 
a identificar la especificidad de ciertas prácticas al interior del trabajo do-
méstico, ya no atendiendo principalmente a su carácter remunerado o no, 
sino a la naturaleza relacional de estas acciones y a las dimensiones afectivas 
y subjetivas que producen. Es en este marco donde comienzan a delinearse 
los aportes que darán lugar a una reflexión específica sobre los cuidados y, 
posteriormente, al desarrollo de la ética del cuidado (Vivaldi et al., 2024). 

En términos más generales, el análisis del desarrollo moral y del lazo 
social se ha abordado tradicionalmente desde la ética de la justicia y sus 
valores propositivos, basándose en una dicotomía fundante: la división en-
tre lo público y lo privado (Gilligan, 1993). Esta dicotomía jerarquizada 
ha sostenido, a su vez, otras oposiciones estructurantes, como la primacía 
de la razón sobre los afectos, de la abstracción y la universalidad sobre lo 
cotidiano y lo particular, y de lo masculino sobre lo femenino, así como la 
distinción entre justicia y cuidado como esferas estrictamente diferenciadas 
(Benhabib, 2013; Held, 2005). Como consecuencia, un campo entero de la 
actividad humana concebido como privado ha sido relegado a lo “natural” 
y “ahistórico”, obstaculizando una reflexión sistemática sobre el desarrollo 
histórico moral de lo doméstico, los afectos y lo íntimo (Fascioli, 2010). 
Aquí retomo específicamente la definición de cuidados de Fisher y Tronto 
(1990), quienes lo entienden como: 



a
r

t
íc

u
l

o

      55

una actividad de nuestra especie que comprende todo lo que hacemos para 
mantener, continuar y reparar nuestro “mundo” de forma que podamos vivir 
en él de la mejor manera posible. Ese mundo incluye nuestros cuerpos, a 
nosotros mismos y nuestro entorno, todo lo cual intentamos entrelazar en 
una compleja red que sustenta la vida (p. 40).

Por su parte, la ética del cuidado busca tensionar y, al mismo tiempo, com-
plementar la ética de la justicia, al proponer la revalorización de los cuida-
dos como una condición necesaria para siquiera empezar a pensar en ese 
aspecto. Siguiendo a Held (2005), se entiende que, a pesar de las diversas 
definiciones existentes, la ética del cuidado como ética moral reúne una 
cierta cantidad de características definitorias. A saber, el reconocimiento 
de la vulnerabilidad y la interdependencia como una característica inhe-
rentemente humana; el valor central de la emoción para la construcción de 
conocimiento; la importancia de la situalidad y de los particularismos para 
el análisis de los fenómenos; el cuestionamiento de la distinción entre lo 
público y lo privado como esferas de análisis distintivas; y la relevancia de 
la relacionalidad de las personas por sobre su individualidad. Así, esta pers-
pectiva comprende a los cuidados como un valor digno de igual elaboración 
teórica que la justicia.  

Sin embargo, la ética del cuidado no debe reducirse a un conjunto de 
normas morales alternativas, sino comprenderse como una forma de percep-
ción y atención al mundo social (Laugier, 2015). Ellos constituyen una ma-
nera de ver y de responder a lo que ocurre en la vida cotidiana, y se orientan 
hacia lo particular y lo concreto. En esta línea, se presentan como una capa-
cidad ética de percepción que permite reconocer lo que necesita ser atendido 
(Gilligan, 1993), y no solo como una práctica afectiva o doméstica. 

Por lo tanto, si bien la ética de cuidados surge como una apropiación fe-
minista respecto a su importancia como valor y como práctica (Held, 2005), 
vale aclarar que los cuidados son feministas solo en un contexto patriarcal, 
siendo simplemente humanos en un marco democrático (Gilligan, 2025). 



a
r

t
íc

u
l

o

      56

En síntesis, la tradición feminista ha mostrado que la pretensión de 
una justicia universal y neutral termina por invisibilizar las experiencias 
situadas de las mujeres y, con ello, los marcos desde los cuales se construyen 
sus demandas (Fraser, 1994; Gilligan, 1993). Esta crítica permite evidenciar 
que no todas las gramáticas de justificación circulan con igual legitimidad: 
algunas son reconocidas como válidas y otras quedan fuera de los registros 
dominantes. Es precisamente aquí cuando se vuelve productivo recurrir a 
la sociología pragmática, que ofrece herramientas para analizar cómo se 
despliegan y negocian esas gramáticas en la práctica, y de qué modo ciertas 
voces logran o no hacerse oír.

3. l a c o n s t r u c c i ó n d e lo j u s t o  
e n l a s o c i o lo g í a p r ag m át i ca

Al tomar en serio los argumentos y justificaciones que brindan las perso-
nas respecto de sus propias acciones, la sociología pragmática plantea un 
análisis de continuidad entre la agencia individual y la estructura social. 
Es decir, analiza la acción y su justificación ante dilemas morales que se le 
presentan a la persona protagonista, entendiendo que esa acción se realiza 
en una realidad dada, afectada a su vez por los agentes que la componen 
(Thévenot, 2016). Uno de sus mayores objetivos es, por ende, superar la 
dicotomía agente-estructura, distinguiendo ambos polos empíricamente y 
viendo cómo se articulan en la práctica (Nardacchione, 2016).

En esta línea, Boltanski y Thévenot (2021) sostienen la necesidad de 
analizar los comportamientos no solo a partir de la relación de fuerzas ma-
teriales que los condiciona (escuela marxista), o desde la fuerza de la cos-
tumbre y la cultura común (escuela durkheimiana), sino también desde la 
construcción agencial, atendiendo a los acuerdos críticos a los que llegan las 
personas para poder vivir en comunidad. Asimismo, alertan que los análisis 
utilitaristas (Teoría de la Elección Racional) tampoco lograrían dar cuenta 
de las motivaciones, en tanto no contemplan el carácter relacional de la 



a
r

t
íc

u
l

o

      57

acción ni la capacidad crítica que puede orientarla. Así, proponen que los 
acuerdos y desacuerdos se construyen también en referencia a valores mo-
rales concebidos como comunes a todas las personas. 

Diremos que somos capaces de comprender las acciones de las personas 
cuando (…) hayamos recuperado las coacciones que debieron tener en 
cuenta, en la situación en la que se hallaban, para hacer que sus críticas o 
sus justificaciones resultaran aceptables a los demás (Boltanski, 1990, p. 59).

En De la justificación (2021), Boltanski y Thévenot desarrollan la teoría de 
las ciudades –o mundos– de justificación, entendidas como órdenes norma-
tivas que orientan la manera en que las personas definen lo que consideran 
justo o legítimo en diferentes situaciones. Cada ciudad se organiza en torno 
a un principio superior común, que sirve de fundamento para jerarquizar 
personas, acciones y bienes.

En esta propuesta, la noción de ciudad se despliega en dos planos. Por 
un lado, refiere al conjunto de personas y objetos que participan en un or-
den común; y por otro, en un nivel más abstracto, remite a las convenciones 
que definen la humanidad de las personas, aquello que las iguala y permite 
establecer equivalencias entre ellas. Cada ciudad define un “bien común” 
ante el cual se miden los principios de grandeza. Estos principios de equi-
valencia posibilitan comparar y jerarquizar acciones, bienes o personas en 
función de magnitudes que no les son inherentes, sino que se definen de 
forma situada, permitiendo juzgar qué resulta justo o injusto en contextos 
específicos. En consecuencia, no existiría un único criterio de justicia, sino 
múltiples principios de equivalencia que varían según la situación, lo que 
permite pensar la justicia como una aproximación situada a la igualdad 
(Boltanski, 1990). 



a
r

t
íc

u
l

o

      58

Entre las ciudades desarrolladas por estos autores, me centraré en la 
ciudad cívica2 construida sobre el principio superior del bien común y de la 
igualdad entre las/los ciudadanas/os. En ella, lo justo se define en relación 
con lo que beneficia al colectivo y no con los intereses individuales. Las 
instituciones, las reglas públicas y los derechos universales se convierten así 
en referentes legítimos para evaluar las acciones. La gramática de justifica-
ción de la ciudad cívica desplaza el foco de lo particular hacia lo general: un 
argumento adquiere validez si logra presentarse como beneficioso para la 
sociedad en su conjunto.

Estos acuerdos respecto a lo justo o injusto no son esenciales: las personas 
trabajan activamente para llegar a ellos. Boltanski y Thévenot desarrollan el 
concepto de gramáticas de justificación para poder aproximarse al fenómeno, las 
cuales entienden como principios, reglas o ideales a los que recurren las perso-
nas para justificar sus acciones (o criticar/evaluar las de otros). Son conjuntos 
coherentes de valores y marcos normativos compartidos que guían el compor-
tamiento en función de lo que se considera o no justo. Este ideal se construye 
en función del bien común y la capacidad que se tenga (por la situación en la 
que están o el lugar que ocupan, no por tener algún don especial) de representar 
lo general, lo colectivo y universal: “[El acuerdo] para realizarlo las personas 
deben aclarar sus posiciones de justicia, adecuarse a un imperativo de justifica-
ción y, para justificar, deben sustraerse de la situación inmediata y alcanzar un 
nivel más alto de generalidad” (Boltanski, 1990, p. 72). En una misma situación 
pueden converger diferentes principios de equivalencia y, por tanto, diferentes 
gramáticas de justificación se ponen en juego. Queda claro entonces que “las 
disputas morales no se ligan a una entelequia abstracta, sino que se articulan 
con formas concretas del mundo” (Nardacchione, 2016, p. 19). 

2 En el mismo libro, los autores desarrollan otras cinco ciudades además de la cívica. La ciudad 
doméstica, cuyo principio superior es la jerarquía y la tradición; la ciudad industrial, regida por 
la eficacia, la utilidad y la productividad; la ciudad de mercado, por la competencia y el interés; la 
ciudad inspirada, donde prima la creatividad y la autenticidad; y, finalmente, la ciudad de la fama 
o de la opinión, donde el principio superior es la reputación y el reconocimiento público.



a
r

t
íc

u
l

o

      59

Ahora bien, ese análisis de lo “concreto” pareciera darse sobre perso-
nas sin afectos, sin emociones o cuerpo. Los dilemas morales que aparecen 
en las denuncias públicas tienden a formularse bajo un ideal de máxima 
abstracción y racionalidad posible. En esta línea, Talahite (2010) advierte 
que en las gramáticas de justificación los actores aparecen asexuados: se 
evita dotarlos de atributos corporales, intereses o disposiciones inscritas 
en la materialidad del cuerpo, capaces de generar intenciones conscientes 
o inconscientes. Sin embargo, como ya ha señalado Acker (1990), el único 
sujeto que puede “negar” el cuerpo es el varón, pues las instituciones se han 
configurado sobre un supuesto universal que responde a su medida y seme-
janza. Esta abstracción, lejos de ser neutral, es en sí misma generizada.

Este borramiento del cuerpo, de los afectos y de la experiencia encar-
nada no supone su completa desaparición, sino más bien su desplazamiento 
hacia una ciudad específica: la denominada ciudad doméstica, en contraste 
con la versión cívica que venimos analizando. En esta configuración, lo 
íntimo, lo emocional y lo corporal quedan relegados al ámbito doméstico 
y privado, concebido como un territorio en el que no se debaten valores 
morales colectivos, sino que prevalece una lógica regida por la tradición 
jerárquica y por la interioridad del amor, en oposición a la exterioridad de 
la ley (Boltanski, 1990). En este sentido, Talahite (2010) señala que el único 
espacio en el que el sexo de las personas adquiere relevancia es precisamen-
te la ciudad doméstica, lo que contribuye a reforzar y naturalizar la escisión 
entre lo público y lo privado.

No obstante, los feminismos en general y la ética de cuidado en par-
ticular, nos invitan a volver sobre la centralidad del cuerpo: uno que habi-
ta simultáneamente lo público y lo privado, y que encarna ambas esferas 
hasta el punto de desdibujar la dicotomía tradicional. Comprenderlo en su 
completitud implica reconocer cómo se inscriben en él relaciones de poder, 
desigualdades y cuidados. Por ello, situar los cuidados en el espacio público 
se vuelve clave para analizar su presencia –o ausencia– en la organización 
social cotidiana y, particularmente, en la agencia relacional a través de la 
cual se negocia lo justo.



a
r

t
íc

u
l

o

      60

4. l a c o n s t r u c c i ó n d e lo j u s t o  
d e s d e l a é t i ca d e  c u i da d o s

Queda claro, entonces, que la piedra angular de toda gramática de justifica-
ción es el bien común, en torno al cual se organizan los criterios de equiva-
lencia, se evalúa la legitimidad de las acciones y se define qué resulta justo 
en una situación determinada. Desde esta perspectiva, se abre una pregunta 
central: ¿cómo se construye ese bien común cuando el punto de partida no 
es una persona autónoma, abstracta e imparcial, sino una mirada anclada 
en los cuidados? Dicho de otro modo, ¿qué criterios permiten evaluar la 
legitimidad del accionar propio y ajeno cuando se incorporan la vulnera-
bilidad, la dependencia y la relacionalidad como dimensiones constitutivas 
de la vida social?

Pensar el bien común desde la ética del cuidado implica, en primer 
lugar, desplazar el foco hacia las personas concretas y sus cuerpos. Tal como 
ha señalado Judith Butler (2010), la corporalidad no constituye una di-
mensión meramente individual o privada, sino una condición social funda-
mental: los cuerpos existen siempre expuestos a otros, atravesados por re-
laciones materiales, simbólicas y afectivas que hacen posible (o imposible) 
la vida. En este sentido, la vulnerabilidad remite a una condición relacional 
que los vincula a través de necesidades compartidas y redes de sostén. Así, 
la responsabilidad moral no puede reducirse a la valoración abstracta de 
la vida ni a la atribución de derechos formales, más bien debe atender a 
las condiciones sociales que la hacen vivible, especialmente allí donde esas 
condiciones fallan.

En una línea convergente, Brugère (2022) propone situar la depen-
dencia como una clave analítica central para repensar la justicia. Lejos de 
concebirla como una anomalía o una excepción, la dependencia revela una 
vulnerabilidad de carácter ontológico y antropológico: los seres humanos no 
son únicamente sujetos racionales o titulares de derechos, sino cuerpos cuya 
potencia de vivir puede verse limitada, interrumpida o dañada. Por ello, la 



a
r

t
íc

u
l

o

      61

dependencia no se debe reducir a esquemas de interdependencia recíproca, 
ya que asumir esta última como ideal normativo suficiente resulta proble-
mático en la medida en que mantiene como referencia implícita un modelo 
de ciudadanía basado en sujetos autónomos, libres e iguales. Cuando los 
límites de la justicia se trazan exclusivamente a partir de relaciones recípro-
cas entre individuos considerados autónomos, las personas dependientes 
permanecen en los márgenes del reconocimiento y de los derechos. De allí 
que la ética del cuidado insista en situar el elemento de la dependencia en el 
centro del análisis, no como un déficit a corregir, sino como una condición 
estructural de la vida humana (Brugère, 2022). Este desplazamiento amplía 
la noción de bien común al incorporar, como criterio de legitimidad, la 
capacidad de representar lo general o lo universal y la atención a las condi-
ciones concretas que permiten sostener la vida en contextos de desigualdad, 
fragilidad y asimetría.

Por su parte, los cuidados no remiten solamente a disposiciones nor-
mativas o a capacidades agenciales individuales, sino que constituyen una 
dimensión estructural de la formación social. Su organización depende de 
marcos institucionales, económicos y políticos que los producen, distribu-
yen y sostienen. En este sentido, como advierten Cadahia (2024) y Tronto 
(2024), entre otras, la cuestión de los cuidados no es solo ética o económica: 
en la medida en que se encuentra atravesada por relaciones de poder que de-
terminan quién cuida, en qué condiciones, con qué grado de reconocimien-
to y responsabilidad, también incluye un factor fundamentalmente político.

Aunque la vulnerabilidad y la dependencia son rasgos inherentes de 
la vida humana, no todas las personas se relacionan del mismo modo con 
ellas. Tal como señala Brugère (2022), las posiciones de poder permiten, en 
muchos casos, desentenderse tanto de la propia vulnerabilidad como de la 
ajena, desplazando el peso del cuidado hacia otros cuerpos y otros vínculos. 
Desde esta perspectiva, la ética del cuidado cuestiona una concepción de la 
justicia fundada exclusivamente en la reciprocidad entre sujetos autónomos y 
propone, en línea con Tronto (2024), desplazar el eje hacia la responsabilidad, 



a
r

t
íc

u
l

o

      62

entendida como una obligación moral y política de atender las necesidades 
de quienes se encuentran en situaciones de mayor fragilidad.

Cada estructura social adopta formas específicas según sus condicio-
nes históricas, políticas y territoriales, lo que implica que las relaciones de 
cuidado se organizan y se significan de manera diferencial en contextos 
concretos. En América Latina, los debates sobre cuidados han tendido a 
desarrollarse menos como elaboraciones normativas abstractas y más como 
reflexiones situadas sobre prácticas de cuidado atravesadas por relaciones 
de dependencia, arreglos institucionales y asimetrías de poder (Faur, 2014; 
Pautassi, 2007). Lo anterior con un énfasis particular en los lazos comuni-
tarios, las prácticas populares y las formas determinadas de sostenimiento 
de la vida en contextos de desigualdad estructural (Quiroga y Gago, 2014; 
Zibechi, 2020).

Este conjunto de discusiones permite avanzar un paso más y formular 
una pregunta analítica distinta: no solo qué valores moviliza la ética del 
cuidado, sino cómo esos valores se traducen en prácticas, argumentos y dis-
putas concretas en torno a lo justo. Si los cuidados están estructuralmente 
atravesados por relaciones de poder, desigualdades situadas y arreglos insti-
tucionales específicos, resulta necesario contar con herramientas que permi-
tan analizar de qué modo esas dimensiones se vuelven inteligibles, legítimas 
o cuestionables en situaciones de conflicto. Es en este punto donde propon-
go introducir la noción de gramáticas de cuidado, entendidas como un dispo-
sitivo analítico que permite examinar la forma en que se articulan agencia 
y estructura en la construcción situada del bien común desde los cuidados.

4.1  Gramáticas de cuidado

Las gramáticas de cuidado pueden pensarse a partir del análisis de la prác-
tica del cuidado desarrollado por Joan Tronto (2024). En su formulación, es 
posible desagregar esta práctica en cuatro momentos analíticos: preocuparse 
por (atención a la necesidad), hacerse cargo (asunción de la responsabilidad), 



a
r

t
íc

u
l

o

      63

procurar cuidados (el trabajo concreto implicado) y capacidad de respuesta 
(recepción, evaluación y ajuste del cuidado). Estas fases no describen una se-
cuencia lineal ni exhaustiva, sino dimensiones interrelacionadas que permiten 
comprender cómo los cuidados se organizan social y políticamente.

Retomando esta propuesta, planteo que las gramáticas de cuidado 
pueden ser pensadas también a partir de cuatro ejes analíticos que, en este 
caso, no organizan la práctica del cuidado en sí misma, sino las formas en 
que se formula la queja, se justifican los posicionamientos y se disputan 
los significados de lo justo en contextos determinados. En este sentido, las 
gramáticas de cuidado constituyen una herramienta conceptual orientada 
a analizar cómo se define el bien común desde los cuidados, y cómo este se 
construye situadamente en la articulación entre agencia y estructura.

Las tres primeras dimensiones –reconocimiento, responsabilidad y 
prácticas afectivas– buscan captar el diálogo característico entre agencia y 
estructura que atraviesa las gramáticas de justificación: quién identifica una 
necesidad, quién asume la responsabilidad de atenderla y quién realiza efec-
tivamente el trabajo de cuidado. La cuarta dimensión, asociada a la equidad, 
introduce un horizonte normativo que no remite a un ideal abstracto, sino a 
la evaluación situada de los efectos del cuidado y a la posibilidad de corregir 
desigualdades estructurales en el aquí y ahora. De este modo, las gramáticas 
de cuidado no aspiran a establecer un modelo normativo cerrado, sino a 
ofrecer un marco analítico para aprehender cómo se negocia lo justo cuan-
do los cuidados se vuelven objeto de disputa.

4.1.1  Reconocimiento 

Desde una perspectiva más amplia, el reconocimiento puede entenderse 
como un conjunto de actitudes prácticas a través de las cuales se afirma el 
valor de aquello que se tiene enfrente, ya sean personas, acciones o formas 
de vida (Honneth, 2006a). En este sentido, las experiencias de injusticia se 
vinculan estrechamente con la percepción de una falta o negación de reco-



a
r

t
íc

u
l

o

      64

nocimiento legítimo (Honneth, 2006b). Sin embargo, el reconocimiento 
no se restringe al plano intersubjetivo, sino que constituye también una 
condición normativa del orden social, con efectos institucionales y estruc-
turales, en la medida en que delimita qué prácticas, valores y demandas 
resultan socialmente inteligibles y dignas de atención (Lobatón, 2018).

Ahora bien, ¿qué ocurre cuando el reconocimiento (o su ausencia) 
recae sobre prácticas o valores? Siguiendo a Tronto (2024), dar cuenta de 
la existencia de una necesidad es el primer momento de la práctica del 
cuidado: sin ese reconocimiento inicial, la relación en cuestión no puede 
siquiera comenzar. No obstante, este gesto fundamental para la reproduc-
ción de la vida social suele verse sistemáticamente infravalorado, cuando no 
desestimado, en contextos donde las necesidades aparecen naturalizadas o 
relegadas al ámbito de lo privado. Como advierte Fraser (2023), las tareas 
orientadas a sostener la vida tienden a perder visibilidad y legitimidad pre-
cisamente por su carácter cotidiano y su asociación con esferas histórica-
mente feminizadas.

En esta línea, Tronto (2024) subraya que las conversaciones en torno a 
las necesidades rara vez reciben el mismo estatuto que aquellas centradas en 
derechos, lo que contribuye a debilitar su reconocimiento público y político. 
Tal como señalan Vivaldi et al. (2024), la incorporación de derechos resulta 
insuficiente si no se acompaña de un desplazamiento más profundo que 
coloque la vida en el centro de la reflexión y de la acción colectiva. Desde 
esta perspectiva, el reconocimiento no se agota en la formalización jurídica 
de derechos, sino que exige identificar y valorar las condiciones concretas 
que hacen posible la vida en común.

A partir de las gramáticas de cuidado, el reconocimiento se configura 
como el primer eje analítico para comprender cómo se construye lo jus-
to. Reconocer una necesidad implica visibilizar desigualdades estructurales 
vinculadas a lo material, al género, a la sexualidad, entre otras, y habilitar la 
consideración de los cuidados como una práctica social y una virtud colecti-
va. En este sentido, el reconocimiento no se entiende como una disposición 



a
r

t
íc

u
l

o

      65

moral individual, sino como una condición de posibilidad para que una 
necesidad se vuelva inteligible y pueda ser formulada como un argumento 
legítimo en disputas situadas sobre lo justo, afirmando la centralidad de los 
cuidados tanto en el plano abstracto como en la vida cotidiana, como parte 
constitutiva del bien común.

4.1.2 Responsabil idad 

La organización de la responsabilidad del cuidado constituye uno de los 
ejes centrales de la teoría de Joan Tronto (2024). Asumir una responsa-
bilidad implica, al mismo tiempo, liberar a otras personas de esa tarea, lo 
que pone de manifiesto que no todas cuidan ni que lo hacen en las mismas 
condiciones. La distribución de la responsabilidad del cuidado expresa, así, 
relaciones de poder que estructuran quiénes asumen el trabajo de atender 
las necesidades y quiénes pueden desentenderse de ellas.

A diferencia de los derechos –que pueden adjudicarse sobre la base 
de una reclamación explícita–, la responsabilidad carece de límites claros 
y de mecanismos de asignación evidentes (Tronto, 2024). Esta indetermi-
nación se vincula con la dificultad de reconocer la temporalidad y la fragil-
idad constitutivas de la vida humana, lo que tiende a oscurecer experiencias 
tan universales como la vulnerabilidad y la interdependencia. Como señala 
Gilligan (2025), estas condiciones fundamentales suelen ser naturalizadas 
y desplazadas fuera del pensamiento reflexivo, lo que contribuye a su de-
spolitización.

Desde esta perspectiva, recentrar las prácticas y las virtudes del cuida-
do a partir del reconocimiento se vuelve una condición necesaria para rep-
ensar la distribución de la responsabilidad de manera social y políticamente 
significativa. En este marco, las gramáticas de cuidado permiten interrogar 
quién asume la responsabilidad de atender las necesidades sociales recon-
ocidas, cómo se organiza dicha responsabilidad y de qué modo estas deci-
siones inciden en la construcción del bien común. La responsabilidad opera 



a
r

t
íc

u
l

o

      66

así, en las gramáticas de cuidado, no como una norma prescriptiva, sino 
como un criterio de evaluación del reparto social de las obligaciones de 
cuidado, a partir del cual se justifican, disputan o cuestionan las posiciones 
que distintas personas ocupan frente a una necesidad social reconocida.

4.1.3 Prácticas afectivas 

La tercera dimensión de las gramáticas de cuidado remite al acto mismo 
de cuidar, es decir, al conjunto de prácticas concretas mediante las cuales 
se atienden las necesidades previamente reconocidas. Lejos de constituir 
un don innato, el cuidado es una práctica socialmente aprendida (Tron-
to, 2024). Sin embargo, su aprendizaje no es neutral: en el marco de una 
construcción generizada y binaria del yo, las personas aprenden también a 
distanciarse de los cuidados en tanto virtud, adoptando disposiciones di-
ferenciadas respecto de la empatía, la sensibilidad y la atención hacia otras 
personas (Gilligan, 1993; 2025). Esta distribución diferencial contribuye a 
la feminización del cuidado, especialmente en sus formas más cotidianas y 
menos visibles.

Desde esta mirada, las emociones y afectos que acompañan las prác-
ticas de cuidado no pueden entenderse como meras reacciones internas o 
disposiciones psicológicas individuales. Como plantea Ahmed (2014), los 
afectos funcionan como formas de orientación hacia el mundo: movimien-
tos relacionales que crean, sostienen y delimitan vínculos entre personas, 
cuerpos y objetos. En este sentido, las prácticas afectivas constituyen una 
dimensión central del cuidado, en la medida en que articulan trabajo, emo-
ción y relación en una misma acción situada.

Las gramáticas de cuidado permiten analizar cómo estas prácticas 
afectivas se convierten en objeto de disputa y evaluación en situaciones 
concretas. No se trata únicamente de identificar quién realiza el trabajo de 
cuidado, sino de observar qué acciones son reconocidas como cuidado legí-
timo y cuáles son minimizadas, naturalizadas o directamente invisibilizadas. 



a
r

t
íc

u
l

o

      67

Por ejemplo, en contextos institucionales como la universidad o el sistema 
de salud, tareas tales como escuchar, contener emocionalmente, anticipar 
conflictos o adaptar ritmos de trabajo suelen ser percibidas como “actitudes 
personales” o “vocación”, más que como prácticas de cuidado socialmente 
necesarias. Sin embargo, estas acciones (frecuentemente feminizadas y no 
remuneradas) resultan fundamentales para el funcionamiento cotidiano de 
dichas instituciones.

Desde este eje, las gramáticas de cuidado permiten relevar disputas 
en torno al trabajo concreto que implica atender las necesidades sociales 
reconocidas, considerando el cuidado no solo como una actividad formal 
o informal, sino como una práctica afectiva, sensible, multiescalar y multi-
temporal. Al hacerlo, se vuelven visibles tanto las prácticas más evidentes 
como aquellas mínimas o microscópicas que, aun sin ser nombradas como 
tales, hacen posible el cuidado y contribuyen de manera decisiva a la cons-
trucción situada de lo justo.

4.1.4 Equidad

La cuarta dimensión de las gramáticas de cuidado remite a la evaluación de 
los efectos del cuidado y a la capacidad de ajustar las respuestas frente a la 
evolución de las necesidades atendidas. En el trabajo de Tronto (2024), este 
momento se vincula con la capacidad de respuesta o feedback, es decir, con 
la atención sostenida a si el cuidado brindado resulta adecuado o suficiente 
en relación con las condiciones concretas de quienes lo reciben. Retomando 
esta idea, propongo articular este eje con la noción de equidad, entendida 
como una forma práctica, situada y política de construcción de la igualdad.

Tal como advierte Walzer (2004), una concepción literal de la igual-
dad corre el riesgo de borrar diferencias relevantes, dejando intactas las 
estructuras de poder que producen desigualdad. Bajo esta perspectiva, la 
justicia no consistiría en la homogeneización, sino en la capacidad de dis-
tinguir y responder diferencialmente a situaciones desiguales. En este sen-



a
r

t
íc

u
l

o

      68

tido, la equidad puede comprenderse como la validación de tratamientos 
diferenciados orientados a garantizar condiciones efectivas de igualdad, no 
como un ideal abstracto. Es una práctica situada que busca corregir des-
igualdades estructurales en el aquí y ahora (Gaba, 2010).

Desde las gramáticas de cuidado, la equidad opera como un principio 
de evaluación que permite juzgar si las prácticas de cuidado reconocidas, 
asumidas y realizadas contribuyen efectivamente al sostenimiento de la 
vida en condiciones de justicia. No se trata, entonces, de aplicar criterios 
universales predefinidos, sino de analizar cómo se traducen y se interpretan 
los principios normativos de igualdad en contextos sociales específicos, los 
cuales varían según los marcos culturales, históricos e institucionales dispo-
nibles (Araujo, 2019).

En esta línea, diversos aportes desde la ética del cuidado han señalado 
la necesidad de repensar la igualdad incorporando la dependencia como 
una condición central de la vida social. Como plantea Brugère (2022), una 
teoría de la igualdad que ignore las relaciones de dependencia corre el ries-
go de reproducir exclusiones estructurales, al sostener como referencia im-
plícita al sujeto autónomo y autosuficiente. Frente a ello, las gramáticas 
de cuidado permiten situar la equidad como una construcción relacional y 
dinámica, anclada en prácticas concretas que buscan sostener la vida común 
más allá de los límites del individualismo abstracto asociado a la ética de la 
justicia (Held, 2005).

Retomando esta perspectiva, las pruebas de magnitud propias del mo-
delo de las gramáticas de justificación –orientadas a demostrar la grandeza 
de una acción en relación con el bien común– pueden reformularse cuando 
se asientan en principios ligados al cuidado. En este marco, la evaluación de 
lo justo deja de remitirse exclusivamente a criterios de igualdad abstracta y 
se abre a valores como la responsabilidad, la vulnerabilidad y la sostenibil-
idad de la vida.

De este modo, el cuidado introduce criterios de legitimidad que no se 
encuentran plenamente considerados en el modelo original, centrado en la 



a
r

t
íc

u
l

o

      69

ética de la justicia. En diálogo con los aportes de Tronto, Laugier, Held y 
Gilligan, este artículo propone pensar las gramáticas de cuidado como un 
marco analítico que permite reconocer cómo prácticas y valores ligados al 
cuidado operan como fundamentos políticos en la construcción situada de 
la equidad y la justicia en sociedades contemporáneas.

5. c o n c l u s i ó n

Frente al énfasis de la ética de la justicia en la imparcialidad, la generalidad 
y la pretensión de universalidad, la ética del cuidado introduce un desplaza-
miento decisivo al situar la moralidad en la responsabilidad concreta hacia 
otras personas y en la atención a necesidades socialmente producidas. En 
este aspecto, el cuidado no se presenta como una ética opuesta a la justicia, 
sino como un régimen normativo situado que la complementa y la interro-
ga, obligando a repensar sus límites y a incluir dimensiones que han queda-
do históricamente invisibilizadas por sus abstracciones.

Lejos de constituir un asunto restringido a la vida privada, el cuidado 
posee una relevancia pública y política central. Permite evidenciar injusti-
cias estructurales que los modelos clásicos de justicia tienden a desatender y 
cuestiona la separación entre lo público y lo privado, mostrando que aquello 
considerado “personal” es también un problema de justicia social y, por lo 
tanto, de responsabilidad colectiva. Desde esta perspectiva, lo común deja de 
ser analizado como un ideal abstracto y es redefinido como un entramado 
dinámico de vidas vulnerables que requieren cuidado mutuo (Federici, 2013).

En este marco, el artículo propuso la noción de gramáticas de cuidado 
como una herramienta analítica para aproximarse a las negociaciones coti-
dianas en torno a lo justo. Este enfoque permite examinar cómo prácticas 
y valores ligados al cuidado se articulan (o no) como criterios legítimos 
de evaluación en contextos concretos, y cómo estas gramáticas tensionan 
un orden social que privilegia concepciones abstractas e individualistas de 
justicia e igualdad. Tal como se mostró a lo largo del trabajo, dicho sentido 



a
r

t
íc

u
l

o

      70

común universalista tiende a operar borrando las desigualdades que lo atra-
viesan y reproduciendo jerarquías que pretende superar.

Finalmente, la relevancia de este tipo de análisis se vuelve particu-
larmente significativa en un contexto en el que ciertos ethos autoritarios y 
excluyentes ganan legitimidad social apoyándose, precisamente, en abstrac-
ciones morales de supuesta universalidad (Cadahia, 2024). Frente a ello, 
reconocer el cuidado como una gramática legítima implica abrir el campo 
de lo justo a otras formas de organización moral y política, mostrando que 
el orden social vigente no constituye una regla universal, sino una configu-
ración histórica entre otras posibles. En este sentido, la sociología pragmá-
tica para el análisis del cuidado se presenta como una vía fértil para seguir 
explorando cómo se disputan, se traducen y se legitiman distintas concep-
ciones de justicia en las sociedades contemporáneas.



     71

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

acker, j. (1990). Hierarchies, jobs, bodies: A theory of gendered 
organizations. Gender and Society, 4(2), 139–158.

ahmed, s. (2014). La política cultural de las emociones. Universidad Nacional 
Autónoma de México.

batthyány, k. (2021). Miradas latinoamericanas a los cuidados. Siglo XXI.

benhabib, s. (2013). The debate over women and moral theory revisited. 
En Feminists read Habermas (RLE Feminist Theory) (pp. 181–203). 
Routledge.

boltanski, l. (1990). El amor y la justicia como competencias. Amorrortu.

boltanski, l., & thévenot, l. (2021). On justification: Economies of worth. 
Princeton University Press.

brugère, f. (2022). La ética del cuidado. Ediciones / Metales Pesados.

butler, j. (2010). Marcos de guerra: las vidas lloradas. Paidós.

cadahia, l. (2024). República de los cuidados. Hacia una imaginación 
política de futuro. Herder.

carrasco, c. (2001). La sostenibilidad de la vida humana: ¿un asunto de 
mujeres?. Mientras tanto, (82), 43-70.

carrasco, c., borderías, c., & torns, t. (2011). El trabajo de cuidados: 
Historia, teoría y políticas. Los Libros de la Catarata.

cavarero, a. (1995). In spite of Plato: A feminist rewriting of ancient 
philosophy (S. Anderlini-D’Onofrio & Á. O’Healy, Trans.). Routledge.

comas-d’argemir, d., & faur, e. (2023). Conversando sobre cuidados: 
Diálogo entre Dolors Comas-d’Argemir y Eleonor Faur. Etnografías 
Contemporáneas, 9(16), 210–231.



     72

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía delphy, c. (1984). Close to home: A materialist analysis of women’s 
oppression. University of Massachusetts Press.

diotima. (1990). The symbolic order of the mother. Routledge.

fascioli, a. (2010). Ética del cuidado y ética de la justicia en la teoría 
moral de Carol Gilligan. Actio: Revista de Pensamiento Crítico, 12, 
41–57.

faur, e. (2014). El cuidado infantil en el siglo XXI: Mujeres malabaristas en 
una sociedad desigual. Siglo XXI Editores.

federici, s. (2013). Revolución en punto cero: Trabajo doméstico, 
reproducción y luchas feministas. Traficantes de Sueños.

firestone, s. (1970). The dialectic of sex: The case for feminist revolution. 
William Morrow.

fisher, b., & tronto, j. (1990). Toward a feminist theory of caring. En 
E. K. Abel & M. K. Nelson (Eds.), Circles of care: Work and identity in 
women’s lives (pp. 35–92). State University of New York Press.

fraser, n. (1994). Rethinking the public sphere: A contribution to the 
critique of actually existing democracy. En H. Giroux & P. McLaren 
(Eds.), Between borders (pp. 74–98). Routledge.

fraser, n. (2023). Capitalismo caníbal. Siglo XXI.

gaba, m. r. (2010). Las organizaciones generizadas: La perspectiva de 
género en acción en el mundo de las organizaciones. En II Congreso 
Internacional de Investigación y Práctica Profesional en Psicología, XVII 
Jornadas de Investigación, Sexto Encuentro de Investigadores en Psicología 
del MERCOSUR. Facultad de Psicología, Universidad de Buenos Aires.

gago, v. (2019). La potencia feminista: O el deseo de cambiarlo todo. 
Traficantes de Sueños.



     73

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía gilligan, c. (1993). La moral y la teoría: Psicología del desarrollo femenino. 
Fondo de Cultura Económica.

gilligan, c. (2025). En una voz humana. Taurus.

held, v. (2005). The ethics of care: Personal, political, and global. Oxford 
University Press.

honneth, a. (2006a). El reconocimiento como ideología. Isegoría, 35, 
129–150.

honneth, a. (2006b). Reconocimiento y justicia social. En A. Honneth 
& N. Fraser, ¿Redistribución o reconocimiento? Un debate político-
filosófico (pp. 126–148). Morata.

hooks, b. (1984). Feminist theory: From margin to center. South End Press.

irigaray, l. (1985). Speculum of the other woman (G. C. Gill, Trans.). 
Cornell University Press.

jelin, e. (2010). Pan y afectos: La transformación de las familias. Fondo de 
Cultura Económica.

kittay, e. f. (2019). Love’s labor: Essays on women, equality and dependency. 
Routledge.

laugier, s. (2015). The ethics of care as a politics of the ordinary. New 
Literary History, 46(2), 217–240.

lobatón, r. (2018). Redistribución, reconocimiento y participación: 
Dimensiones de la justicia social desde Nancy Fraser y Axel Honneth. 
En Políticas educativas y su impacto en las comunidades: Investigación en 
educación para la justicia social (pp. 209–227).

millett, k. (1970). Sexual politics. Doubleday.

nardacchione, g. (2016). Prefacio. En L. Thévenot, La acción en plural: 
Una introducción a la sociología pragmática(pp. ix–xvii). Siglo XXI.



     74

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía pateman, c. (1988). The sexual contract. Stanford University Press.

pautassi, l. (2007). El cuidado como cuestión social: Una mirada desde 
los derechos. CEPAL.

quiroga díaz, n. ., & gago, v. (2014). Los comunes en femenino. Cuerpo 
y poder ante la expropiación de las economías para la vida. Economía y 
sociedad, 19(45), 1-18.

rawls, j. (1995). Liberalismo político. FCE.

talahite, f. (2010). Luc Boltanski et le genre: Entre aliénations 
spécifiques et aliénation générique. En D. Chabaud-Rychter, A.-M. 
Devreux & E. Varikas (Eds.), Sous les sciences sociales, le genre (pp. 190–
202). La Découverte.

thévenot, l. (2016). La acción en plural: Una introducción a la sociología 
pragmática. Siglo XXI.

tronto, j. (2020). Moral boundaries: A political argument for an ethic of 
care. Routledge.

tronto, j. (2024). Democracia y cuidado: Mercados, igualdad y justicia. El 
cuidado en el centro de la vida humana. Rayo Verde.

vivaldi macho, l., troncoso zuñiga, c., & salazar navia, a. (2024). 
Caregiving from Feminist Paradigms: Social Reproduction and 
Ethics in Regulations and Public Policies. Latin American Legal 
Studies, 12(1), 7-49.

walzer, m. (2004). Las esferas de la justicia: Una defensa del pluralismo y la 
igualdad. Fondo de Cultura Económica.

zibechi, r. (2020). Los pueblos en movimiento. Ediciones desde abajo.



     75

s o b r e l a au t o r a

Jacqueline Cordo es Profesora de Historia por la Universidad de Buenos 
Aires, Magíster en Estudios Interdisciplinarios Latinoamericanos por la 
Freie Universität Berlin y actualmente realiza en cotitulación el Doctora-
do de Ciencias Sociales por la Universidad Diego Portales y el Doctorado 
en Estudios Feministas y de Género por la Universidad Complutense de 
Madrid. Sus líneas de investigación se centran en los estudios feministas, la 
ética del cuidado, las políticas de género en educación superior y la sociolo-
gía pragmática

s
o

b
r

e
 l

a
 a

u
t

o
r

a



a
r

t
íc

u
lo

Guiñez, M.P., &; Caro, P. (2025). “Utopías políticas por la comunicación del cuidado. El proyecto 
de la abolición de la familia”. Cuadernos de Teoría Social 11 (22): 76-105

Magdalena P. Guíñez
Universidad Diego Portales, Chile

pali.guinez@mail.udp.cl

Paz Caro
Universidad Diego Portales, Chile

pazccr@gmail.com

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-198

Fecha de recepción: 21/10/2025
Fecha de aceptación: 23/12/2025

Utopías políticas por la 
comunización del cuidado

El proyecto de abolir la familia



a
r

t
íc

u
l

o

      77

r e s u m e n

Este artículo traza la genealogía histórica del abolicionismo de la familia 
como proyecto emancipatorio radical, inscribiéndolo en el horizonte estra-
tégico de la comunización del cuidado. La abolición, entendida como Au-
fhebung (supresión positiva), no busca aniquilar los lazos afectivos sino des-
mantelar la familia nuclear capitalista: una institución histórica específica 
que privatiza y feminiza el trabajo reproductivo, garantiza la herencia de la 
propiedad privada y reproduce la fuerza de trabajo. A través de un recorrido 
que abarca desde Platón hasta el abolicionismo contemporáneo, pasando 
por Fourier, Marx y Engels, las experiencias soviética y china, el feminismo 
radical de Firestone y el transmarxismo actual (Gleeson, Griffiths, O'Brien, 
Lewis), se demuestra que esta crítica responde a transformaciones mate-
riales de la organización social. El artículo analiza cómo la crisis de los 
cuidados neoliberal ha empujado a sectores progresistas hacia el "realismo 
doméstico", reforzando paradójicamente la institución que debería cuestio-
narse. Finalmente, se examina el debate estratégico central del abolicionis-
mo contemporáneo: la tensión entre concebir la revolución como insurrec-
ción generalizada (O'Brien) o como prefiguración (Lewis, anarquismo). Se 
propone una síntesis que entiende ambas perspectivas como una división 
del trabajo estratégico necesaria para la construcción de un comunismo sin 
Estado ni familias.

pa l a b r a s c l av e

Abolición de la familia, cuidados, crisis de los cuidados, marxismo, femi-
nismo

Utopías políticas por la  
comunización del cuidado 

El proyecto de abolir la familia

Magdalena P. Guíñez
Paz Caro



a
r

t
íc

u
l

o

      78

a b s t r ac t

This article traces the historical genealogy of family abolition as a radi-
cal emancipatory project, inscribing it within the strategic horizon of the 
communization of care. Abolition, understood as Aufhebung (positive su-
persession), does not seek to annihilate affective bonds but to dismantle 
the capitalist nuclear family: a specific historical institution that privat-
izes and feminizes reproductive labor, guarantees the inheritance of private 
property, and reproduces the labor force. Through an examination spanning 
from Plato to contemporary abolitionism, passing through Fourier, Marx 
and Engels, the Soviet and Chinese experiences, Firestone's radical fem-
inism, and current transmarxism (Gleeson, Griffiths, O'Brien, Lewis), it 
is demonstrated that this critique responds to material transformations in 
social organization. The article analyzes how the neoliberal care crisis has 
pushed progressive sectors toward "domestic realism," paradoxically rein-
forcing the very institution that should be questioned. Finally, it examines 
the central strategic debate within contemporary abolitionism: the tension 
between conceiving revolution as generalized insurrection (O'Brien) or as 
prefiguration (Lewis, anarchism). A synthesis is proposed that understands 
both perspectives as a division of strategic labor necessary for building 
communism without State or families.

k e y wo r d s

Family abolition, care, care crisis, marxism, feminism

Political utopias for the  
communization of care 

The project of abolishing the family

Magdalena P. Guíñez
Paz Caro



a
r

t
íc

u
l

o

      79

i n t r o d u c c i ó n

El llamado a abolir la familia es una consigna de cierta recurrencia en la 
historia del pensamiento emancipatorio. Desde los socialistas utópicos has-
ta el transmarxismo contemporáneo, diversos movimientos han proyectado, 
a través de esta crítica, su rechazo a la propiedad, a la dependencia de gé-
nero y a la forma en que se organiza la reproducción social desde el adve-
nimiento del capitalismo. Lejos de ser una fantasía distópica que niega el 
cuidado en favor de un atomismo, la crítica abolicionista emerge allí donde 
se percibe que la dependencia privada dentro de los muros del hogar –y su 
correlato, la privatización y feminización del trabajo de cuidados– funciona 
como un dispositivo de opresión. El propósito de este artículo es describir 
cómo se ha articulado la perspectiva abolicionista de la familia a lo largo de 
la historia del pensamiento radical, inscribiéndola como el horizonte estra-
tégico de un proyecto radical: la comunización del cuidado.

Para fijar el contorno de esta crítica, es crucial precisar qué se entiende 
por “abolición”. Abolir la familia no significa aniquilar los lazos de afec-
to o las redes de apoyo mutuo. Debe pensarse, siguiendo a Lewis (2023), 
como traducción del término hegeliano de Aufhebung, que podría traducir-
se como “supresión positiva”: el objetivo es desmantelar una forma histórica 
específica de organización de la reproducción, el cuidado y la dependencia: 
la familia nuclear privada, heteronormativa y propietaria. Esta institución, 
consolidada con el ascenso del capitalismo y reforzada por el Estado, se eri-
ge como la “célula básica” de la sociedad; sin embargo, su función primor-
dial es doble: garantizar la herencia de la propiedad privada (al canalizarla 



a
r

t
íc

u
l

o

      80

a través del parentesco biológico) y la reproducción de la fuerza de trabajo 
para el capital (Gotby, 2023).

La familia capitalista se sostendría sobre la ideología de las “esferas 
separadas”, que confina el trabajo reproductivo –es decir, el cuidado, la lim-
pieza, el trabajo emocional, entre otros– a un ámbito privado, lo desvaloriza 
como “no trabajo” y lo naturaliza y feminiza. La abolición, por lo tanto, no 
es un ataque a la conexión humana, sino un proyecto de desprivatización 
radical de la provisión del cuidado, que busca liberar la reproducción social 
del encierro doméstico y de la coerción de género (Weeks, 2021). Se trata 
de desmantelar la institución que nos obliga a depender individualmente 
del núcleo familiar para nuestra supervivencia, en favor de la reconstrucción 
de redes de cuidado y soporte mutuo a escala comunitaria. 

Como se verá más adelante, destacar el proyecto de la abolición de la 
familia en favor de una comunización del cuidado se presenta como un im-
perativo político-radical frente a la así llamada “crisis de los cuidados” que 
atraviesa el capitalismo desde hace varias décadas. Esto es nadar a contraco-
rriente respecto de las tendencias que se han desarrollado desde los sectores 
progresistas, los que han asumido el “realismo doméstico” como su dogma 
(Weeks 2021; Hester, 2025): la urgencia existencial empuja a los individuos 
a aferrarse al núcleo familiar que, a pesar de sus contradicciones y violencias 
(violencia de género, aislamiento), se refuerza como la única institución 
percibida como capaz de proporcionar seguridad y supervivencia reproduc-
tiva en un entorno hostil. Sectores de la izquierda y del feminismo, ante la 
brutalidad neoliberal, caen en la paradoja de defender pragmáticamente 
a la familia como un bastión necesario. El abolicionismo es una crítica a 
esta resignación: no ofrece el fortalecimiento de la institución actual, sino 
la posibilidad de una institución superior y verdaderamente emancipadora.

El presente trabajo busca trazar la genealogía de esta crítica y plantear 
la pregunta estratégica sobre la consecución de su realización. Para ello, el 
artículo se estructura en dos secciones principales posteriores a esta intro-
ducción. En primer lugar, se ofrece una reconstrucción histórica que trata 



a
r

t
íc

u
l

o

      81

conjuntamente la historia de la familia como la historia de la tendencia que 
busca abolirla, lo que permitirá mostrar cómo las doctrinas han respondido 
a cambios materiales de la organización social. En segundo lugar, se presta 
atención a uno de los debates más relevantes al interior del abolicionismo 
contemporáneo: la discusión en torno a la revolución y sobre cómo, depen-
diendo de la forma en que se la entienda, esta permea en la concepción de 
la abolición misma. Para decirlo desde un inicio, este debate –mucho más 
general al interior de las políticas radicales (Raekstad, 2018)– es el que se 
pregunta si la revolución debe pensarse o bien como insurrección generali-
zada, o bien como prefiguración.

l a h i s t o r i a d e  l a fa m i l i a  y  l a h i s t o r i a  
d e  s u a b o l i c i ó n

A continuación, se ofrece una breve genealogía del abolicionismo y de la 
familia como estructura social. Por los límites propios de un artículo como 
este, hay mucho que quedará fuera, tanto de lo uno como de lo otro. Res-
pecto a la familia, resulta evidente que la descripción acerca de cómo se 
desplegaba el cuidado en la era precapitalista medieval y en la era capitalista 
es genérica y excluye matices relevantes con relación a lo que ocurría en 
diferentes regiones, estamentos y periodos al interior de cada una de esas 
eras, que a su vez estaban provocados por diversos motivos (culturales, ma-
teriales o religiosos). En cuanto al abolicionismo, no podremos detenernos 
en todas las perspectivas teórico-políticas que podrían considerarse como 
tal, como el feminismo afroamericano y el activismo de la comunidad queer 
radical durante la crisis del SIDA.

a.  Platón:  abolición de la famil ia entre los guardianes, 
unidad polít ica y eugenesia

El antecedente clásico más citado del abolicionismo familiar se halla en La 
república, donde Platón propone la supresión de la familia privada para la 



a
r

t
íc

u
l

o

      82

clase de los guardianes. Esta supresión conlleva una comunización de las 
mujeres, los niños y los bienes, y una crianza colectiva bajo dirección estatal 
(Platón, 2023: 449a–471c). El motivo central, sin embargo, no es la eman-
cipación de las mujeres o las infancias (como lo será para el abolicionismo 
posterior), sino la unidad política de la polis y la supresión de las facciones: 
“que todos digan a lo mismo ‘mío’ y ‘no mío’” (Platón, 2023: 462c–d). A esto 
se suma, además, un componente eugenésico: la propuesta viene aparejada 
de un apareamiento para cría “de los mejores” y una división jerárquica en 
función de ese criterio. La abolición, en este sentido, rige únicamente para 
guardianes/auxiliares, no para el resto (Annas, 1981).

Aunque abolicionista en su forma, este diseño difiere profundamente 
de su versión más moderna: no hay crítica del trabajo doméstico ni perspec-
tiva de género en sentido contemporáneo; la “liberación” de las guardianas 
se subordina a fines militares y cívicos; la socialización del cuidado recae en 
una autoridad de naturaleza vertical y la unidad política es la razón general 
(no la justicia sexual o la libertad infantil). Con todo, el antecedente es ins-
tructivo: ya Platón ve que la familia tiene determinados efectos políticos y 
que el modo en que se organiza el parentesco dentro de una comunidad es 
fundamental a la hora de pensar en la justicia o en su bien.

b. Un contraste histórico:  la  famil ia medieval  y la  especi-
f icidad de la forma-famil ia capital ista

Antes de avanzar, conviene precisar contra qué tipo de “familia” se dirige 
el abolicionismo moderno. La forma-familia que el pensamiento socialista 
del siglo XIX y XX, el feminismo radical y materialista y los enfoques mar-
xistas queer problematizan no es un dato antropológico universal, sino una 
configuración histórica específica propia del sistema capitalista: la familia 
nuclear privada como unidad de dependencia y de provisión doméstica de 
cuidados, separada de la producción y organizada bajo la ideología de las 
“esferas separadas” (Cooper, 2017). Se adquiere mayor comprensión de este 
modelo de familia al contrastarlo con sus versiones pasadas. 



a
r

t
íc

u
l

o

      83

En la Europa medieval, “familia” designaba ante todo el household: la 
casa y su personal (parientes, criados, aprendices), y funcionaba como uni-
dad polifuncional productiva y reproductiva (Goody, 1983; Laslett, 1972). 
El trabajo agrario, artesanal y comercial se hacía “en y desde” el hogar, con 
participación de mujeres y niños; los aprendices residían con el maestro y 
los “sirvientes en labor” formaban parte del ciclo vital doméstico (Kuss-
maul, 1981; Bennett, 1987). La atención al cuidado y a la vulnerabilidad 
–y esto es especialmente importante para nuestro trabajo– no se reducía al 
hogar: parroquias, cofradías, gremios, monasterios, hospitales y beguinatos 
componían una trama corporativa‑religiosa de soporte, a la que se sumaban 
derechos comunales (commons) y prácticas aldeanas de ayuda mutua (De 
Moor, 2008; Hanawalt, 1986). La crianza, además, estaba mucho más dis-
tribuida que en el caso moderno: hermanos mayores, vecindario, nodricia-
do y sistemas de aprendizaje funcionaban como formas de fosterage social 
(Shahar, 1992; Hanawalt, 1993). 

Existieron, por cierto, variaciones regionales: el “patrón europeo occi-
dental” de matrimonio tardío y neolocalidad (Hajnal, 1965) y hogares “nu-
cleares” en composición, pero insertos en instituciones comunitarias (Wall, 
1983). Con todo, el rasgo común era que el cuidado no estaba exclusiva-
mente privatizado ni confinado a un hogar sentimental del que se presume 
autarquía y autosuficiencia.

La ruptura capitalista introdujo una separación fuerte entre produc-
ción (fábrica/mercado) y reproducción (hogar), naturalizando la domes-
ticidad femenina y el “salario familiar” como norma de ciudadanía y de 
derechos (Cott, 2000). El hogar se redefinió como un espacio de afecto 
y consumo y como una especie de mini‑Estado de bienestar privatizado; 
el trabajo reproductivo se desvalorizó, a su vez, como no trabajo (Federici, 
2004). El Estado social intervino parcialmente, pero manteniendo un ses-
go familista: la familia como filtro de acceso a recursos, cuestión que será 
reforzada por el neoliberalismo (Cooper, 2017; O’Brien, 2023). Este con-
traste histórico es importante porque ancla el abolicionismo en su blanco 



a
r

t
íc

u
l

o

      84

específico: no se trata de destruir las relaciones sociales que se originan en el 
seno de una comunidad, ni de eliminar el cuidado en favor de un atomismo 
individualista. Lo que se pretende es desprivatizar la provisión y abasteci-
miento del cuidado y reconstruir institucionalmente redes comunitarias de 
largo alcance que lo saquen del encierro doméstico.

c.  La famil ia y el  social ismo (primera par te):  Fourier, 
Mar x y Engels

Como hemos indicado, el abolicionismo moderno surge en polémica con la 
forma específicamente capitalista de familia. Esto se vuelve evidente en la 
referencia más conocida al respecto: esta sentencia del Manifiesto comunista:

¡Querer abolir la familia! Hasta lo más radicales se indignan ante este 
infame designio d ellos comunistas. ¿[Pero] en qué bases descansa la familia 
actual, la familia burguesa? En el capital, en el lucro privado. La familia, 
plenamente desarrollada, no existe más que para la burguesía […]. La fami-
lia burguesa desaparece naturalmente al dejar de existir ese complemento 
suyo [(la familia proletaria)], y ambos desaparecen con la desaparición del 
capital (Marx, 2016: 131).

Pero las cosas empezaron algo más atrás. Fourier, quien fue leído ávi-
damente por Marx, consideró que era la explotación de las mujeres, subyu-
gadas al espacio privado y el trabajo reproductivo, era el núcleo de la socie-
dad burguesa y mercantil, la familia y el matrimonio monógamo (García 
Jané, 2018). Esto lo motivó a elaborar una propuesta social-utópica donde 
esos horrores fueran superados y no existiera distinción entre espacio pú-
blico y privado, entre trabajo productivo y reproductivo; donde la familia 
nuclear burguesa, monógama y heterosexista dejase de operar como centro 
de distribución de los cuidados. 

Esta propuesta fue el falansterio, una comunidad intencional en un 
edificio donde habitarían unas 1600 personas y el cuidado “estaría colec-
tivizado y diseñado para maximizar la satisfacción de los diversos placeres 



a
r

t
íc

u
l

o

      85

culinarios y el consumo diario de todos los residentes” (O’Brien, 2022: 205; 
cf. Fourier, 2018). 

En el pensamiento de Fourier, el falansterio trascendía la mera re-
organización del trabajo para convertirse en un experimento de liberación 
afectiva y sexual. La abolición de la familia se lograba mediante la libre 
expresión de las pasiones y la negación de la moral represiva impuesta por 
la monogamia –he ahí que hable de las “armonías polígamas en el amor” 
(Fourier, 2005)–. El matrimonio era visto como una imposición que coar-
taba la diversidad de las atracciones humanas, mientras que el falansterio 
ofrecía un espacio para relaciones fluidas y amor libre (O’Brien, 2023). Así, 
el cuidado de los niños se desprendía de lazos biológicos exclusivos y pa-
saba a ser una función comunitaria, garantizando que todos los residentes, 
independientemente de su edad o sexo, encontraran un trabajo (o placer) 
que resonara con su naturaleza pasional (García Jané, 2018).

Si bien Marx admiró la agudeza de Fourier al desenmascarar la hi-
pocresía burguesa, la tradición que inicia con él se distanció de su carácter 
utópico y de su enfoque en la atracción pasional como motor del cambio. 
Para Marx (2016), el problema de la familia no residía principalmente 
en la represión moral, sino en su función material: el modelo monógamo 
burgués constituía la unidad económica que garantizaba la herencia de la 
propiedad privada y la reproducción de la fuerza de trabajo. La crítica, por 
tanto, se basó en el materialismo histórico: la abolición no vendría de la 
ideación de comunidades utópicas ideales (como el falansterio), sino de la 
superación de las relaciones de producción capitalistas que daban sustento 
a esta forma familiar.

Ahora bien, retomando la cita que abre esta sección, no puede descar-
tarse que en el alegato que hace Marx sobre cómo la forma-familia capitalis-
ta ha “abolido la familia” proletaria no exista un tono nostálgico respecto de la 
pérdida de lazos comunales precapitalistas. Sin embargo, una interpretación 
más canónica debería sugerir que esta destrucción es un proceso dialéctico 
necesario. La disolución capitalista despoja a la familia de su velo sentimen-



a
r

t
íc

u
l

o

      86

tal y la reduce a su forma económica más cruda. Esto prepararía –paradóji-
camente– las condiciones objetivas y la claridad ideológica para su abolición 
y posterior superación revolucionaria mediante la organización colectiva. El 
análisis de Engels en El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado 
refuerza esta postura al trazar la evolución histórica de la institución, posi-
cionándola como la primera forma de dominación de clase y, por lo tanto, un 
objetivo indispensable del proyecto comunista.

d. La famil ia y el  social ismo (segunda par te):  La Rusia de 
Alexandra Kollontai,  la  China de Mao y el  repl iegue

Las ideas antes presentadas serán influyentes para los militantes que, en el 
inicio del siglo XX, se identificaron como “marxistas”. La Revolución Rusa 
de 1917 dio lugar al experimento más ambicioso en esta materia: matrimo-
nio civil, divorcio, despenalización de la homosexualidad en la República 
Socialista Federativa Soviética de Rusia, legalización del aborto (en 1920) y 
creación del Jenotdel como órgano orientado a la socialización de tareas do-
mésticas (Goldman, 1993; Wood, 1997). Kollontai abogó por un “amor‑ca-
maradería” no posesivo y la desaparición de la familia como unidad econó-
mica, sustituida por redes comunales de cuidado (Kollontai, 1971). En su 
visión (1971), la sociedad se haría cargo progresivamente de todas las tareas 
que, antes de la revolución, recaían sobre progenitores individuales; he ahí 
que a través de comedores, guarderías, casas comunales y servicios colecti-
vos se apuntase a descargar el hogar (Goldman, 1993).

El proyecto soviético abolicionista de la familia chocó con obstáculos 
materiales (guerra civil, hambre), resistencias culturales y contradicciones 
institucionales; y, a partir de los años treinta, menguó con el “gran retro-
ceso” estalinista a través de la restricción del divorcio, la prohibición del 
aborto (en 1936), la recriminalización de la homosexualidad (en 1934), la 
exaltación de la maternidad y reinstitucionalización de la familia nuclear 
(Goldman, 1993; Wood, 1997). 



a
r

t
íc

u
l

o

      87

En un espíritu similar al momento temprano de la experiencia sovié-
tica, durante el primer periodo maoísta se buscó una comunización de los 
cuidados y de la reproducción social que distribuyera las tareas realizadas 
por mujeres, asociadas a la educación, el cuidado de los niños y los ancianos, 
la preparación de la comida, etc. Esto tuvo especial relevancia en el contexto 
de las comunas agrícolas (CIBCOM, 2023). 

Como parte de estas políticas estatales, se procedió a la apertura de 
aproximadamente 2,6 millones de comedores comunitarios, espacios en 
los que cualquiera podía presentarse para recibir, sin costo, alimentos pre-
parados para consumir en el lugar. Los comedores han sido considerados 
históricamente como una propuesta poderosa para avanzar en el desman-
telamiento del “realismo doméstico”, en la medida en que, a través de la 
satisfacción de una necesidad básica como la alimentación, los individuos 
se reconocen como beneficiarios de cuidados por parte de la comunidad en 
su conjunto y, a la vez, participan de un espacio de socialidad donde pueden 
generarse vínculos más allá de la familia (Gotby, 2025).

En el ámbito doméstico, sin embargo, el proceso fue más ambiguo. 
Previo a la era maoísta predominaba la familia confuciana, que era la base 
de la opresión feudal. El maoísmo buscó su desmantelamiento, pero lo hizo 
en favor de la familia nuclear (CIBCOM, 2023). En nombre de la igualdad 
legal entre hombres y mujeres, el Código de matrimonio de 1950 facilitó la 
obtención del divorcio, prohibió los matrimonios arreglados, el concubi-
nato y el matrimonio infantil. El matrimonio pasa a considerarse ya no 
como una cuestión de linaje o de familias ampliadas gobernadas por un pa-
triarca, sino como un vínculo establecido exclusivamente entre individuos 
que se presume libres. Así es como se asienta la familia nuclear burguesa 
sustentada, como vimos, en una unidad autosuficiente que se sostiene por 
el parentesco biogenético de una pareja heterosexual y su prole. Es nece-
sario indicar que fue precisamente aquí cuando el Estado buscó hacerse 
cargo de algunas dimensiones del cuidado en nombre, entre otras cosas, de 
la liberación de las mujeres: se instauraron políticas como los comedores 



a
r

t
íc

u
l

o

      88

comunitarios. Sin embargo, por causa de la centralización de la distribución 
de los alimentos en pocas manos, una defectuosa implementación y malas 
cosechas los comedores fueron desmantelados durante los sesenta, lo que 
implicó el retorno de esta práctica al ámbito privado de la cocina familiar.

e. Los inicios del  feminismo radical:  Shulamith Firestone 
y la abolición de la famil ia como l iberación de mujeres e 
infancias

Shulamith Firestone fijó, en los comienzos del feminismo radical, la abo-
lición de la familia como horizonte explícito del proyecto feminista. En 
La dialéctica del sexo, de 1970, sostuvo que la meta final del feminismo era 
la abolición de la familia y que el proyecto soviético había fracaso precisa-
mente por su incapacidad para eliminarla, y con ello a la represión sexual 
(Lewis, 2023). Para esto, Firestone reinterpretó el materialismo histórico 
en clave de “clase sexual”: la división reproductiva crea castas de sexo y de 
generación, y la familia nuclear moderna funciona como el dispositivo que 
naturaliza esa jerarquía, haciendo pasar por amor lo que es trabajo, depen-
dencia y control (Firestone, 1976). 

Según la autora (1976), el hogar patriarcal es el “nido” de la opre-
sión: privatiza el servicio doméstico femenino, lo despolitiza e invisibiliza 
en las cuentas del capital; además, mantiene a niñas y niños en condición 
de minoría perpetua, sometidos a la autoridad adulta y moldeados para re-
producir obediencia. La base material de esta dominación, de acuerdo con 
Firestone, es la reproducción biológica, que asigna a las mujeres la gesta-
ción, lactancia y el cuidado como destino.

Su programa propuso desactivar ese núcleo: socialización de la re-
producción y de la crianza; comunidades de cuidado y redes de parentesco 
elegido; libertad sexual no posesiva que desplazara a la pareja monógama 
como unidad económica. 



a
r

t
íc

u
l

o

      89

Lo anterior requiere una apropiación plena y contundente de la tec-
nología por parte de las fuerzas emancipatorias, que puedan constituir un 
“socialismo cibernético” en condiciones de abolir la necesidad de fuerza 
de trabajo para el proceso productivo y reproductivo, así como el urgente 
desarrollo de la tecnología de la ectogénesis, es decir, de úteros-máquina 
que permitan la gestación fuera del vientre y desvinculen la gestación con 
el “destino biológico”, haciendo de ella un proceso voluntario, colectivo y 
compartido capaz de desdibujar los límites del parentesco (Hester, 2018). 

Si bien el feminismo radical (y parte del feminismo en general) des-
atendería los aspectos emancipatorios y utópicos del pensamiento de Fi-
restone, quedándose con algunos de sus aspectos más cuestionables –por 
ejemplo, su biologismo y la idea de un “destino biológico”, que se refleja 
en obras como las de Jeffreys o Raymond–, su aporte es la primera piedra 
de una propuesta utópica que será influyente para desarrollos posteriores 
dentro del feminismo (Lewis, 2021). Movimiento que, es necesario decirlo, 
tendrá poca hegemonía dentro de la izquierda.

f.  Crisis  de los cuidados y real ismo doméstico

El poderoso impulso utópico del feminismo de los setenta no logró soste-
nerse ni en el paso de aquella década ni en las posteriores. Esto tiene raíces, 
principalmente, materiales. Para comprenderlo, es necesario poner sobre la 
mesa un fenómeno que pervive, quizá peor que nunca, hasta nuestros días: 
la crisis de los cuidados. 

Con esta crisis entendemos que existe un abastecimiento insuficiente 
en cuidados de diversa naturaleza, y que tal cosa sería un fenómeno genera-
lizado en todos los países del mundo occidental, sean ricos o pobres (Liedo, 
2022). Su origen se encuentra en dos acontecimientos históricos bien do-
cumentados. Por un lado, la consolidación del ingreso masivo de las mujeres 
al mercado laboral después de la Segunda Guerra Mundial, lo que limitó la 



a
r

t
íc

u
l

o

      90

posibilidad de que las familias pudieran disponer de forma absoluta de su 
tiempo para las labores reproductivas. Por otro, el advenimiento del neo-
liberalismo, que procedió el desmantelamiento progresivo de las políticas 
públicas que proveían o facilitaban el cuidado de forma directa o indirecta 
(Dalla Costa, 1979; Weeks, 2021; Liedo, 2022). Frente a esta situación, se 
observan distintas respuestas por parte de los sujetos afectados. En el caso 
de las familias de clase trabajadora, se retorna a que el peso del cuidado 
recaiga sobre las mujeres dentro del núcleo familiar (o bien, de la familia 
extendida). La forma paradigmática que toma esto es el fenómeno de las 
dobles jornadas; es decir, que muchas mujeres deben dedicar una cantidad 
diaria de horas al trabajo reproductivo, incluso después de estar buena parte 
del día abocadas al productivo (Hochschild, 2022). 

En el caso de las familias de mayores ingresos, tanto del norte como 
del sur global, se constata que una porción importante de las labores de cui-
dado es comprada en la forma de servicios, sobre todo a sujetos migrantes 
mal pagados (principalmente mujeres). Ejemplos paradigmáticos de este 
proceso son las mujeres que hacen labores de limpieza en casas particu-
lares, los repartidores de comida a domicilio, las vendedoras de comida al 
paso, las cuidadoras de ancianos y de personas discapacitadas, etc. (Federici, 
2011). Es necesario decir que, en cualquier caso, pese a los modos en que se 
busca compensar, las necesidades de cuidado a nivel general en las socieda-
des neoliberalizadas están estructuralmente insatisfechas.

Dar cuenta de la crisis del cuidado es relevante aquí por una razón 
específica: que se precarice la reproducción social, haciéndola insuficiente e 
inestable para vastos sectores de la población, empuja a las familias y a los 
individuos a recurrir a las soluciones disponibles, que son casi invariable-
mente privadas y familiares. Esta urgencia material, generada por el déficit 
de cuidados públicos, obliga a una suerte de “realismo doméstico” en la 
práctica cotidiana, donde el núcleo familiar, a pesar de sus contradicciones y 
limitaciones, se refuerza como la única institución percibida como capaz de 
proporcionar afecto, seguridad y supervivencia reproductiva, desactivando 



a
r

t
íc

u
l

o

      91

la posibilidad de concebir (y mucho menos implementar) alternativas radi-
cales de socialización comunista del cuidado (Hester, 2025). 

Este realismo doméstico no fue solo una resignación individual o fami-
liar; sino que, como señala Weeks (2021), penetró en los marcos programá-
ticos de la izquierda y el feminismo posterior, llevando a un abandono de la 
crítica radical en favor de la defensa y el fortalecimiento de la familia, incluso 
en su versión más “progresista”. Por consiguiente, esta pasó a ser concebida 
como un bastión necesario de supervivencia en la era neoliberal, y se cerró así 
la puerta a las demandas abolicionistas de décadas anteriores.

g. Abolicionismo contemporáneo: mar xismo queer,  
transmar xismo y la comunización del  cuidado

En la última década, observamos de forma consistente un nuevo abolicio-
nismo proveniente de los márgenes del pensamiento político radical. Esta 
versión contemporánea surge de vínculos creativos entre la teoría marxiana, 
la teoría queer y trans y el feminismo1. El modo en que se articulan estos 
cruces ha sido diverso, por lo que existe cierta dispersión teórica entre sus 
exponentes; sin embargo, se observan algunos puntos en común. Se aprecia 
una adopción de un marxismo plenamente consciente de los fracasos teóri-
cos y políticos de los socialismos reales. Esto suscitaría un rechazo explícito 
de concepciones que predominaron dentro de la teoría marxista del siglo 
XX: en particular, la idea de la utilización de la maquinaria del Estado –ya 
sea en la forma de participando de la política parlamentaria o a través de 
su asalto para constituir un “Estado obrero”– es abiertamente desechada2. 

1 Para una útil colección de trabajos desarrollados bajo la idea del marxismo queer, cf. Gleeson y 
O’Rourke (eds.) (2024). Ténganse como antecedentes sugerentes de esta línea de trabajo las obras 
pioneras de Mieli (2025) y Floyd (2023). Listado: 
2  En términos más exegéticos, se les da centralidad casi exclusiva a los tomos de El capital y a los 
Grundrisse, realizando un abandono explícito de la mayoría de los textos políticos y de juventud 
de Marx, así como de toda la obra de Engels en solitario.



a
r

t
íc

u
l

o

      92

En contraposición, las posiciones contemporáneas conciben la nece-
sidad de perfilar, junto con el abolicionismo de la familia, un movimiento 
social revolucionario que busque abolir conjuntamente el capitalismo, el 
cisheteropatriarcado (es decir, el género) y el Estado, en la medida en que 
se afirma una vinculación estricta entre todos estos elementos (Gonzalez y 
Neton, 2018; De’Ath, 2018). Estas formas de –si se quiere decir así– mar-
xismo anarquista o libertario provienen de interpretaciones teóricas produ-
cidas por diversos grupos activistas de investigación, tales como los británi-
cos Endnotes, los franceses Théorie Communiste, los norteamericanos Out 
of the Woods Collective (en el que milita la misma Lewis), entre otros. Un 
aspecto que tienen en común todos ellos es que remarcan el beneficio de la 
abolición de la familia no solo para las mujeres y las infancias, sino también 
para los sujetos queer y las niñeces y adolescentes –víctimas especialmente 
vulnerables de sus familias y del aparato estatal– (Cicuta, 2022; Gleeson y 
Griffiths, 2023).

El texto con el que suele situarse el revival del abolicionismo de la 
familia es un artículo de Gleeson y Griffiths publicado en 2015, titulado 
“Kinderkommunismus: un análisis feminista de la familia del siglo XXI 
y una propuesta comunista para su abolición” (2023). En él, las autoras 
argumentan que la familia burguesa, lejos de desaparecer, ha mutado para 
adaptarse a las condiciones neoliberales, manteniendo su función como el 
principal centro de gestión de la crisis social y de distribución desigual de 
la reproducción. Su tesis central es que la familia no es meramente una “es-
fera” de dominación que debe ser abolida, sino una relación social profun-
damente imbricada en el modo de producción capitalista, sirviendo como 
amortiguador de las fallas del Estado de bienestar. 

Desde esta perspectiva, el “Kinderkommunismus” (comunismo infan-
til o de la infancia) debe entenderse como un horizonte para desmantelar la 
parentalidad intensiva y la privatización del afecto. La propuesta apunta a la 
creación de infraestructuras comunitarias de cuidado que excedan tanto la 
lógica estatal como la lógica familiar, avanzando hacia una socialización ra-



a
r

t
íc

u
l

o

      93

dical del bienestar y el desarrollo de la infancia (Gleeson y Griffiths, 2023). 
Un elemento clave aquí es la “crèche antidiádica”, un modelo colectivo que, a 
diferencia de los orfanatos fallidos del socialismo real (como el caso ruma-
no bajo Ceaușescu), busca implementar las mejores prácticas conocidas de 
crianza para garantizar un cuidado atento y multifacético, rompiendo con 
la exclusividad emocional y material de la relación parental biológica o de 
pareja. En palabras de las autoras: 

Proponemos un sistema más formal (y por ello, de mayor confian-
za) de supervisión de la reproducción intergeneracional. A esta institución 
contrafamiliar la llamaremos crèche. […] Las cualidades más definitorias de 
esta institución sustituta serían, en primer lugar, la necesidad de que naciese 
en el contexto de la previa (y tan necesaria) abolición de las institucio-
nes educativas, y en segundo lugar, que se fundase con una perspectiva de 
destrucción de la familia, así como de todas sus encarnaciones ideológicas 
(masculinidad, maternidad, díadas de género, etcétera) (Gleeson y Griffi-
ths, 2023: 101).

En esta misma línea crítica, el trabajo de M. E. O’Brien (2023) se 
enfoca en desglosar las dimensiones afectivas y laborales de la crisis re-
productiva en el neoliberalismo tardío. O’Brien enfatiza que la familia, al 
ser el último refugio del individuo contra la precarización del Estado y el 
mercado, se convierte en un aparato ideológico que disfraza la explotación 
del trabajo no remunerado (principalmente femenino) bajo el manto del 
"amor" y el "deber". Su propuesta se enfoca en la necesidad de desmantelar 
el aparato libidinal que sustenta a la familia, argumentando que la libera-
ción del deseo y la reorganización de los lazos afectivos son tan cruciales 
como la socialización de los medios de producción y reproducción, un eco 
del enfoque fourierista pero mediado por la crítica materialista contempo-
ránea (O’Brien, 2023).

La teórica principal en esta materia es, sin embargo, Sophie Lewis, 
cuyo trabajo ha sido crucial para recentrar el debate en el parentesco bio-
genético como la clave a ser abolida. Lewis (2020; 2023) defiende que el 



a
r

t
íc

u
l

o

      94

abolicionismo no es simplemente dejar de tener familia, sino practicar ac-
tivamente la construcción de un parentesco diferente (o, mejor: de vínculos 
de cuidado diferentes). En Otra subrogación es posible, de 2019, propone una 
forma específica de la gestación subrogada de manera radical como una 
praxis comunista y no capitalista, argumentando que debe ser desmercanti-
lizada, desmaternizada y socializada. Su tesis es que todos somos subroga-
dos el uno del otro, lo que constituye un ataque frontal a la ideología de la 
propiedad biológica sobre los cuerpos y el producto de la gestación. 

A partir de esta premisa, Lewis formula la idea de una “comuna ges-
tante” donde los sujetos podamos comunizar la reproducción biológica y 
social de forma voluntaria, respondiendo, en parte, al excesivo biologismo 
de Firestone (Lewis, 2020). El término central allí es el de “amniotécnica”, 
que no consiste en un mérito tecnológico sino en la práctica de reconocer 
de forma radical la interdependencia mutua. Posteriormente, en Abolir la 
familia, de 2022, Lewis sintetiza esta crítica al parentesco biológico, plan-
teando que la abolición es la práctica de construir vínculos no biológico y 
comunitario, donde los cuidados son abundantes, distribuidos y rompen 
el vínculo exclusivo entre el sexo, la reproducción, la crianza y el hogar 
individual (Lewis, 2023). En palabras de la propia autora (2023, 40-41): 
“deshacernos por completo del parentesco y avanzar en las relaciones que 
podríamos llamar de compañerismo, amistad o con palabras que aún no se 
han inventado”.

La creciente sofisticación del movimiento ha generado importantes 
debates internos. En un artículo reciente, Patrick Cockburn (2024) presen-
ta una crítica constructiva y destaca una tensión fundamental dentro de la 
tradición abolicionista contemporánea: la polarización entre el utopismo de 
planos o de recetas [Blueprint Utopianism] y el utopismo con centro en los 
procesos [process-oriented utopianism]. 

El Blueprint Utopianism, que busca diseñar un sistema detallado y 
una arquitectura de reemplazo (como las propuestas de socialización del 
cuidado a gran escala), corre el riesgo de caer en la rigidez burocrática o 
de centralizar el poder de manera excesiva –crítica implícita a las visiones 



a
r

t
íc

u
l

o

      95

estatistas del socialismo–. Cockburn se basa en el análisis de M. E. O'Brien 
para su cuestionamiento, señalando que la profundidad con la que esta au-
tora expone la crisis reproductiva y la necesidad de soluciones a gran escala 
(recurriendo a Fourier como una fuerte inspiración) confronta los límites 
del utopismo basado en procesos. Ahora, si bien Cockburn es mucho más 
crítico con Lewis, al considerarla como la figura paradigmática del utopis-
mo con centro en los procesos, expresa suspicacias respecto del antiestatis-
mo que comparten tanto ella como O’Brien en la medida en que no ofrece 
suficientes garantías sobre cómo se garantizarán, sin Estado, la igualdad, la 
justicia distributiva y la protección de los vulnerables a gran escala, obli-
gando al movimiento a confrontar las "imperfecciones" y los trade-offs de 
cualquier mundo posfamiliar (Cockburn, 2024).

¿c ó m o h e m o s d e c o n c e b i r  l a r e vo l u c i ó n  
c o n t r a fa m i l i a r?

Si asumimos la premisa fundamental de que la institución familiar debe ser 
superada en favor de una comunización del cuidado y del parentesco que dé 
pie a un comunismo sin Estado, la atención se desplaza de la justificación 
ética a la pregunta estratégica: ¿cuándo y cómo se logra esta abolición? La 
pregunta divide al pensamiento radical contemporáneo, polarizado entre 
las tesis que apuestan por el momento insurreccional –como el enfoque 
transmarxista de M. E. O'Brien, en línea con las posturas de Endnotes y 
Théorie Communiste– y aquellas que defienden las políticas prefigurativas, 
que encuentran sustento en el anarquismo contemporáneo (Graeber, 2015) 
y es, además, la postura que asume Lewis en sus escritos. La tensión en-
tre revolución-como-evento y revolución-como-proceso-inmanente es el 
nudo gordiano de este debate metodológico-estratégico, el cual define la 
arquitectura misma de la utopía comunista contrafamiliar.

La perspectiva insurreccional, articulada con rigor por M. E. O'Brien 
(2023), se basa en una lectura de la familia como una institución estructural 



a
r

t
íc

u
l

o

      96

inseparablemente imbricada en los circuitos de reproducción del capital. 
Para O'Brien, el “hogar privado” y la “forma-pareja” garantizan la repro-
ducción de la fuerza de trabajo, la socialización diferencial para el mercado 
laboral y la gestión privatizada de la dependencia, todo ello bajo el alero de 
la propiedad privada y la violencia estatal oculta (Cf. Gonzalez y Neton, 
2018). Desde este enfoque, cualquier intento de prefigurar la abolición –es 
decir, de construir “comunes parciales” o “familias queer ampliadas” dentro 
de la formación social capitalista– está condenado a la cooptación, margi-
nalidad o limitación económica. La familia es un mecanismo tan funda-
mental de la acumulación y el control social que su superación solo puede 
ser el subproducto, o el correlato inmediato, de una crisis insurreccional 
masiva que desmantelaría simultáneamente el modo de producción capita-
lista y el Estado (O’Brien, 2023).

O'Brien invoca aquí la figura de la Comuna no como un proyecto 
ideológico deliberado que pueda ser implementado en tiempos de paz, sino 
como una forma social que emerge desde la insurrección y el caos. La Co-
muna es, ante todo, una estrategia de supervivencia3. Cuando las estructuras 
estatales colapsan y los mercados dejan de funcionar, las comunidades se 
ven forzadas a socializar las tareas vitales, comunizando de facto la repro-
ducción. De esta manera, la abolición de la familia no se lograría por el 
éxito de pequeños experimentos comunales, sino por la necesidad impuesta 
por el colapso sistémico, que obliga a la población a abandonar la lógica del 
hogar privado para asegurar su existencia. En este sentido, la tarea de los 
abolicionistas es la de preparar la base teórica y política para que, llegado 
el momento del colapso, el impulso por la comunización del cuidado sea la 
opción obvia y no una forma de restaurar la familia nuclear. La visión in-
surreccional tiende a priorizar la determinación estructural, arguyendo que 
las bases materiales (la destrucción del mercado, la propiedad y el salario) 

3  Cf. Bernes (2013); para un planteamiento en una línea similar, cf. Out of the Woods Collective 
(2023) y su postura sobre el “comunismo de desastre”.



a
r

t
íc

u
l

o

      97

son las que liberarán y transformarán las relaciones sociales y subjetivas. La 
liberación es, fundamentalmente, un acto de ruptura con el sistema, y no un 
proceso gradual de construcción interna.

Frente a este enfoque, la perspectiva prefigurativa –encarnada por el 
anarquismo queer y con la defensa que Sophie Lewis (2023) hace de la 
“abolición como presencia de algo”– postula que la revolución debe ser un 
proceso en la inmanencia. Lewis, en su manifiesto, desplaza el foco de la 
destrucción estructural a la creación activa de alternativas y a la transforma-
ción ética de las relaciones de cuidado. Para esta autora la abolición no es 
simplemente la negación de la familia, sino la expansión del cuidado hacia 
una lógica de “compañeras contra el parentesco”, donde el florecimiento y 
el apoyo mutuo no se condicionen por el lazo biogenético o romántico-se-
xual. La abolición es, por tanto, la construcción de la emancipación real a 
través de lo que Bookchin denominaba como “instituciones revoluciona-
rias”, que operen como comunes en el presente y puedan perfilar un futuro 
emancipado (Biehl, 2015).

El argumento central de la perspectiva prefigurativa es, en nuestra 
opinión, de carácter ético y apela a las condiciones subjetivas de la emanci-
pación ( Jappe, 2015; Guíñez, en prensa). Desde este punto de vista, se en-
fatiza en que la mera destrucción de las bases materiales del capitalismo no 
garantiza la emancipación. Existe un “estilo capitalista” internalizado por la 
sociedad en su conjunto y unas formas de deseo y necesidad moldeadas por 
el sistema que podrían conducir, en un escenario posinsurreccional de caos, 
a una restauración jerárquica o, peor aún, a la victoria de fuerzas fascistas 
(Stoetzler, 2012). 

El colapso del capital, sin una infraestructura ética y social paralela, 
no impide la posibilidad de la regresión jerárquica (Biehl, 2015). Por ello, 
la tarea –que debe iniciarse desde temprano– tiene que ver con la reesti-
lización de la vida, la “crítica ética de las necesidades” y la práctica de la 
autarquía material progresiva dentro de los comunes prefigurados (Guíñez, 
en prensa). Estos espacios no son meros refugios aislados: son laborato-



a
r

t
íc

u
l

o

      98

rios políticos que modifican la subjetividad y el ethos de sus participantes, 
creando un orden social alternativo al que los sujetos descontentos con la 
familia y el capital puedan “incorporarse progresivamente” en el momento 
de la crisis. La prefiguración, entonces, no es un sustituto de la revolución, 
sino su condición de posibilidad y su garantía ética y subjetiva (De Angelis, 
2007; Raekstad, 2018; Lewis, 2023).

La oposición entre ambas posturas se cristaliza, en nuestra opinión, 
en tres puntos de tensión fundamentales. Primero, el cálculo del riesgo. 
O'Brien y la tesis insurreccional ven un mayor riesgo en la cooptación o 
la domesticación de los comunes prefigurados, que podrían convertirse en 
meras células de ayuda mutua dentro del capitalismo, incapaces de escalar o 
desafiar al sistema. Endnotes (2011), de hecho, ha resaltado que las aspira-
ciones de prefigurar aspectos de una sociedad poscapitalista, lejos de actuar 
como una amenaza real para dicha sociedad, representarían más bien lo que 
la sostiene, haciendo contrapeso de sus partes más hostiles. Por otro lado, 
la tesis prefigurativa ve el mayor riesgo en el espontaneísmo, es decir, en la 
confianza excesiva en que la crisis catastrófica producirá, por sí misma, el 
resultado deseado, sin haber cultivado previamente las formas de relación 
que impedirían el resurgimiento de la autoridad y la jerarquía (Stoetzler, 
2012; Biehl, 2015).

Segundo, la naturaleza de la Comuna. Para O'Brien (2023), esta es 
una forma insurgente, una necesidad material dictada por la coyuntura del 
colapso. Para la perspectiva prefigurativa, en cambio, la Comuna debe ser 
una forma cultivada, una institución revolucionaria que ha sobrevivido y 
madurado a través de la práctica constante, lo que le da la resiliencia ética 
para persistir tras la caída del capitalismo y el Estado. La crítica anarquista 
al marxismo queer aquí es que este último pecaría de "conductismo social" 
al subestimar la persistencia de las formas de dominación en la conciencia, 
incluso cuando la base material ha sido destruida (Guíñez, en prensa, cf. 
Fisher, 2021).



a
r

t
íc

u
l

o

      99

Tercero, la temporalidad. La posición insurreccionalista defiende una 
temporalidad de aceleración y ruptura, donde el evento revolucionario es 
el pivote. La prefigurativa aboga por una temporalidad de larga duración y 
acumulación, donde la abolición es un proceso de deconstrucción y cons-
trucción constante que debe llevarse a cabo simultáneamente a la lucha polí-
tica frontal. Los escritos de Lewis (2023) sugieren que esperar la revolución 
como insurrección generalizada es una evasión de las responsabilidades de 
cuidado y liberación que tenemos en el presente. Abolir la familia no es un 
objetivo posrrevolucionario, sino una tarea militante de hoy.

No es nuestra intención aquí abogar por una de estas dos alternativas, 
sino remarcar que ambas pueden ser leídas como una división del trabajo 
estratégico. Las comunidades prefigurativas y las instituciones revolucio-
narias de la prefiguración no son un fin en sí mismas, sino el aparato del 
entrenamiento subjetivo necesario para sostener la forma-comuna una vez 
que emerge la necesidad insurreccional –esta es, de hecho, la posición que 
adopta Bookchin (Biehl, 2015)–. Las comunas prefigurativas, en este sen-
tido, son la infraestructura social y moral que dota a la comuna insurgente 
de la capacidad para no autodestruirse ni degenerar en una nueva forma 
de opresión, y que pueden, además, comenzar a predelinear un estilo de 
vida alternativo que escape a las “falsas necesidades” dadas por el capital, 
como les llamaba Marcuse (2005). De este modo, la abolición de la familia 
se concibe como un proceso dual: una ruptura material y estructural, for-
zada por la insurrección de masas contra el capital y el Estado, sostenida y 
preentrenada por las décadas de práctica ética, relacional y material de los 
comunes prefigurados. 

El horizonte de un comunismo sin Estado y sin familias solo se con-
cretiza cuando el evento revolucionario encuentra una subjetividad dis-
puesta a amar y cuidar sin la coerción del parentesco y la propiedad. La 
abolición de la familia es, en última instancia, la convergencia del colapso 
capitalista con la paciente, militante y urgente construcción vínculos alter-
nativos, basados en el amor y la ayuda mutua.



a
r

t
íc

u
l

o

      100

c o n c l u s i o n e s

La genealogía de la crítica a la familia demuestra que la abolición, entendida 
como Aufhebung (es decir, como supresión positiva de la forma histórica, 
propietaria y nuclear), ha sido una constante en el pensamiento radical. Este 
recorrido histórico no solo ancla la crítica en el materialismo, contraponién-
dola a la forma polifuncional medieval y exponiéndola como una respuesta 
directa a la privatización capitalista del cuidado, sino que también revela 
una persistente tensión estratégica en torno a su consecución. El gran de-
safío político que hereda el abolicionismo de la familia tiene que ver con 
cómo trascender el "realismo doméstico", esa resignación pragmática que, 
ante la crisis de los cuidados neoliberal, fortalece al núcleo familiar como un 
refugio insuficiente en lugar de visibilizar la urgencia de la comunización.

En este marco, el debate contemporáneo entre las tesis insurreccio-
nales y las prefigurativas se presenta no como una polarización excluyente, 
sino como una posibilidad estratégica de división del trabajo. La abolición 
no puede ser ni la mera ideación de un blueprint utópico, ni la espera pasiva 
de un colapso sistémico. Por un lado, la insurrección de masas (propuesta 
por autores como O’Brien) es el evento necesario que, al desmantelar el ca-
pital y el Estado, impone la comunización del cuidado como una estrategia 
material de supervivencia. Por otro, la prefiguración (defendida por Lewis 
y el anarquismo) es el proceso ético y relacional de larga duración que cul-
tiva las subjetividades y las instituciones alternativas capaces de sostener la 
forma-Comuna. El horizonte de un comunismo sin familias ni Estado se 
materializa en la convergencia de estas dos temporalidades, donde la rup-
tura estructural encuentra una infraestructura social y moral ya dispuesta a 
amar y a cuidar sin la coerción del parentesco biogenético y la propiedad. La 
abolición es, en última instancia, una tarea militante urgente que debe prac-
ticarse en el presente para garantizar un futuro de abundancia relacional.



     101

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

annas, j. (1981). An introduction to Plato's Republic. Oxford University 
Press.

bennett, j. m. (1987). Women in the Medieval English countryside: 
Gender and household in Brigstock before the plague. Oxford 
University Press.

biehl, j. (2015). “Bookchin’s Revolutionary Program”, ROAR Magazine, 
n° 0.

cibcom. (2023). Socializar los cuidados: contra el realismo doméstico. https://
cibcom.org/socializar-los-cuidados-contra-el-realismo-domestico/

cicuta, l. (2022). “Towards the Abolition of The Family!”. Medium. 
Disponible en: https://butchanarchy.medium.com/towards-the-
abolition-of-the-family-d3f8f008cf6.

cockburn, patrick j. l. (2024). Paths to a world without families: 
reasons, means, and ends in family abolitionism. Contemporary 
Political Theory. https://doi.org/10.1057/

cooper, m. (2017). Family values: Between neoliberalism and the new 
social conservatism. Zone Books.

cott, n. (2000). Public vows: A history of marriage and the nation. 
Harvard University Press.

de moor, t. (2008). The silent revolution: A new perspective on the 
emergence of commons, guilds, and other forms of corporate collective 
action in Western Europe. International Review of Social History, 
53(S16), 179–212.

engels, f. (2017). El origen de la familia, de la propiedad privada y del 
Estado. Akal.



     102

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía federici, s. (2011). Revolución en punto cero. Trabajo doméstico, reproducción 
y lucha feminista. Madrid: Traficantes de sueños.

fitzpatrick, s. (1999). Everyday Stalinism. Oxford University Press.

firestone, shulamith. (1976). Dialéctica del sexo. En defensa de la 
revolución feminista. Editorial Kairós.

fisher, m. (2021). Deseo postcapitalista. Caja negra.

fourier, c. (2005). Elogio a la poligamia. Ediciones Abraxas.

fourier, c. (2018). El falansterio. La utopía de la felicidad social. 
Montaber.

garcía jané, j. (2018). “Prólogo”, en Fourier, C. (2018). El falansterio. La 
utopía de la felicidad social. Montaber.

gleeson, jules joanne y griffiths, kade doyle (2023). 
“Kinderkommunismus: un análisis feminista de la familia en el siglo 
XXI y una propuesta comunista para su abolición”. En Rojo del 
arcoíris, El comunismo destruye la familia. Levanta fuego.

goldman, w. z. (1993). Women, the state and revolution. Cambridge 
University Press.

goody, j. (1983). The development of the family and marriage in Europe. 
Cambridge University Press.

gotby, a. (2023). Ellos lo llaman amor. Una política de las emociones. 
Verso.

gotby, a. (2025). Feeling at Home. Transforming the Politics of Housing. 
Londres. Verso.

graeber, david (2015). Fragmentos de antropología anarquista y otros 
textos. Ediciones La Social, México.



     103

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía guíñez, m. (en prensa). “Por una utopía del cuidado. Abolición de la 
familia y comunes prefigurados” en Guíñez, M. y Orrego, S., Apuñalar 
al patriarcado. Voces anarcofeministas y anarquistas queer. Virus.

hanawalt, b. (1986). The ties that bound. Oxford University Press.

hanawalt, b. (1993). Growing up in medieval London. Oxford 
University Press.

hajnal, j. (1965). European marriage patterns in perspective. In D. V. 
Glass & D. E. C. Eversley (Eds.), Population in history (pp. 101–143). 
Edward Arnold.

hester, h. (2018). Xenofeminismo. Tecnologías de género y políticas de 
reproducción. Caja negra.

hester, h. (2025). Contra el realismo doméstico. Escritos sobre vivienda, 
género, trabajo y tecnología. Bartlebooth.

jappe, a. (2015). «¿Libres para la liberación?», en Jappe, Anselm, Maiso, 
Jordi y Rojo, José Manuel, Criticar el valor, superar el capitalismo, 
Madrid: Enclave de Libros, pp. 73-90.

kollontai, a. (1971). «Communism and the Family» en Selected 
Writings of Alexandra Kollontai, Alix Holt, Allison & Busby.

kussmaul, a. (1981). Servants in husbandry in early modern England. 
Cambridge University Press.

laslett, p. (1972). Household and family in past time. Cambridge 
University Press.

lewis, sophie (2020). Otra surrogación es posible. El feminismo contra 
la familia. Barcelona: Bellaterra.

lewis, s. (2021). Disloyal children of Shulamith Firestone: Updating 
gestational utopianism for the twenty-first century. Interfere: Journal, (2).



     104

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía lewis, sophie (2023). Abolir la familia. Un manifiesto por los cuidados y 
la liberación.

liedo, belén (2022). “Cuidar en común”, Isegoría, N.º 66.

marx, k., (2016). Antología. Siglo XXI.

o’brien, m. e. (2023). Family abolition. Pluto Press.

platón. (2003). República. Gredos.

raekstad paul (2018). “Revolutionary practice and prefigurative politics: 
A clarification and defense”. Constellations. 25: 359–372

roberts, d. (1997). Killing the Black body. Pantheon.

shahar, s. (1992). Childhood in the Middle Ages. Routledge.

stoetzler, marcel (2012). «On the Possibility that the Revolution that 
will End Capitalism might Fail to Usher Communism», en Journal of 
Classical Sociology, 12, 2, 191-204.

thompson, e. p. (1971). The moral economy of the English crowd in the 
eighteenth century. Past & Present, 50, 76–136.

weeks, kathi (2021). Abolition of the family: the most infamous 
feminist proposal. Feminist Theory, 24(3), 433-453. https://doi.
org/10.1177/14647001211015841

wood, e. a. (1997). The baba and the comrade. Indiana University Press.



     105

s
o

b
r

e
 l

a
s
 a

u
t

o
r

a
s
 ·

 n
o

ta n o ta

Este trabajo ha sido posible gracias al financiamiento del proyecto Fondecyt 
Posdoctoral n° de folio 3230487 de la Agencia Nacional de Investigación y 
Desarrollo (ANID) del Estado de Chile.

s o b r e l a s au t o r a s

Magdalena P. Guíñez es Doctora en Filosofía y Socióloga por la Univer-
sidad Diego Portales. Actualmente se desempeña como investigadora ad-
junta posdoctoral en el Instituto de Filosofía de la Universidad Diego Por-
tales. Sus temas de trabajo incluyen la fenomenología, la filosofía política 
contemporánea, la teoría feminista/queer y los cuidados.

Paz Caro es Magister en Pensamiento Contemporáneo de la Universidad 
Diego Portales, Profesor de Estado en Filosofía de la universidad de San-
tiago y candidato a Doctor en Estética de la Universidad de Chile. Sus 
temas de investigación se centran en temas de filosofía política contempo-
ránea, género, Patrimonio y memoria histórica.



a
r

t
íc

u
lo

Díaz, A. A., &; Bautista, A. (2025). “Trabajo no remunerado y la distribución del cuidado en la 
vejez. Un análisis de las fronteras de género en la tríada mercado, familia y Estado”. Cuadernos de 
Teoría Social 11 (22): 106-127

Alexa Andrea Díaz
Universidad La Salle, México 

alexadiaz@lasallistas.org.mx

Andrea Bautista León
Universidad La Salle, México 

andrea.bautista@lasalle.mx

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-199

Trabajo no remunerado y la distribución  
del cuidado en la vejez 

Un análisis de las fronteras de género en la tríada  
mercado, familia y Estado

Fecha de recepción: 27/10/2025
Fecha de aceptación: 27/12/2025



a
r

t
íc

u
l

o

      107

Trabajo no remunerado y la distribución  
del cuidado en la vejez 

Un análisis de las fronteras de género en la tríada  
mercado, familia y Estado 

Alexa Andrea Díaz
Andrea Bautista León

r e s u m e n

El presente estudio analiza el valor económico del trabajo de cuidados no 
remunerado dirigido a personas mayores de 60 años en México, utilizando 
microdatos de la Encuesta Nacional para el Sistema de Cuidados (ENA-
SIC 2022). A partir de un enfoque cuantitativo y de economía feminista, se 
estimó la cantidad de personas mayores que requieren apoyo en actividades 
domésticas y de salud, así como la valoración económica de las horas de cui-
dado a esta población. A través de un análisis de correspondencias múltiples 
(MCA) los resultados muestran que las mujeres concentran la mayor carga 
del trabajo de cuidados dentro del hogar, evidenciando la persistencia de 
brechas estructurales de género. El estudio destaca la necesidad de recono-
cer este trabajo como componente central del bienestar social y de incluirlo 
en las políticas públicas de protección y redistribución. Asimismo, se argu-
menta que el fortalecimiento del sistema nacional de cuidados es indispen-
sable para aprovechar el bono demográfico sin profundizar desigualdades. 
Finalmente, se plantea que las fronteras de género en la tríada mercado–
familia–Estado deben replantearse desde una ética de corresponsabilidad, 
donde el cuidado se asuma como un derecho social y una condición para la 
sostenibilidad de la vida.

pa l a b r a s c l av e

Trabajo de cuidados, economía feminista, envejecimiento poblacional, des-
igualdad de género, sistema nacional de cuidados



a
r

t
íc

u
l

o

      108

a b s t r ac t

This study analyzes the economic value of unpaid care work directed at 
people aged 60 and over in Mexico, using microdata from the National 
Survey for the Care System (ENASIC 2022). From a quantitative and 
feminist economics perspective, the study estimates the number of older 
adults who require support in domestic and health-related activities, as well 
as the economic valuation of the hours of care provided to this population. 
Through a Multiple Correspondence Analysis (MCA), the results show 
that women bear the greatest burden of care work within households, evi-
dencing the persistence of structural gender gaps. The study highlights the 
need to recognize this work as a central component of social well-being and 
to incorporate it into public policies aimed at protection and redistribution. 
It further argues that strengthening the national care system is essential to 
harness the demographic dividend without deepening inequalities. Finally, 
it proposes that gender boundaries in the market–family–state triad must 
be rethought from an ethic of co-responsibility, in which care is assumed as 
a social right and a condition for the sustainability of life.

k e y wo r d s

Care work, feminist economics, population aging, gender inequality,  
national care system

Unpaid Work and the Distribution  
of Care in Old Age 

An Analysis of Gender Boundaries in the  
Market–Family–State Triad 

Alexa Andrea Díaz

Andrea Bautista León



a
r

t
íc

u
l

o

      109

i n t r o d u c c i ó n

El envejecimiento poblacional en México se ha consolidado como uno de 
los fenómenos más relevantes para la agenda social, económica y de salud 
pública del siglo XXI. Las proyecciones demográficas estiman que, para el 
año 2030, la esperanza de vida promedio alcanzará los 80 años, reflejando 
una transición demográfica avanzada y un aumento sostenido en la propor-
ción de personas adultas mayores que requerirán cuidados especializados 
y continuos (Pinto Aguirre, 2015; Bloom, Canning & Sevilla, 2003). Este 
proceso plantea una doble exigencia: por un lado, la necesidad de garantizar 
la calidad de vida y la dignidad de las personas mayores; y por otro, el diseño 
de políticas públicas sostenibles que respondan a la creciente demanda de 
cuidados en un contexto caracterizado por la desigualdad estructural y una 
cobertura institucional limitada (Orozco-Rocha & González-González, 
2021; Comas-d’Argemir & Bofill-Poch, 2022).

En el caso de México, la provisión de cuidados descansa mayoritaria-
mente en el ámbito doméstico y familiar, siendo las mujeres quienes asu-
men la mayor parte de estas tareas sin remuneración ni reconocimiento 
formal (Pacheco, 2020). El trabajo de cuidados no remunerado –esencial 
para el sostenimiento de la vida cotidiana y de los sistemas productivos– ha 
sido históricamente invisibilizado en las mediciones macroeconómicas, a 
pesar de su contribución sustantiva al bienestar social y al funcionamiento 
del sistema económico (Pedrero, 2010; A Milpas García, 2020). La sobre-
carga femenina derivada de la “doble jornada” –que combina actividades 
domésticas, de cuidado y laborales– constituye una expresión persistente de 



a
r

t
íc

u
l

o

      110

la división sexual del trabajo, que restringe la autonomía económica de las 
mujeres y perpetúa desigualdades interseccionales de género, clase y edad 
(Arroyo, Montes de Oca & Garay, 2021; Vázquez & Mayorbe, 2015).

Desde la perspectiva de la economía feminista, el cuidado se ha posi-
cionado como una categoría analítica clave para comprender las relaciones 
de poder y los mecanismos estructurales que sustentan la desigualdad de 
género. Autoras como Lázzaro (2020) y Rodríguez (2015) han argumenta-
do que el trabajo de cuidados constituye una forma de trabajo productivo, 
aunque históricamente devaluado, cuya falta de reconocimiento responde 
a lógicas patriarcales y capitalistas que subordinan la reproducción social 
a la acumulación de capital. En consecuencia, diversos estudios plantean 
la necesidad de revalorizar este trabajo mediante políticas públicas que lo 
reconozcan, remuneren y profesionalicen, promoviendo al mismo tiempo la 
corresponsabilidad entre Estado, mercado, comunidad y familia.

El mercado laboral mexicano, además, evidencia una profunda pre-
carización del empleo vinculado al cuidado. Las trabajadoras domésticas y 
cuidadoras –frecuentemente en condiciones de informalidad– enfrentan ex-
clusión de los sistemas de seguridad social y carencia de derechos laborales 
plenos, en contravención con los estándares establecidos por la Organización 
Internacional del Trabajo (OIT, s.f.). La pandemia por COVID-19 profun-
dizó esta vulnerabilidad estructural, acentuando la “doble devaluación” del 
trabajo de cuidado: su invisibilización histórica y la intensificación de las 
cargas durante crisis sanitarias (Comas-d’Argemir & Bofill-Poch, 2022).

En el plano subjetivo y sociocultural, investigaciones recientes han evi-
denciado que las mujeres asumen las tareas de cuidado por una combinación 
de deber moral, afecto y normas sociales internalizadas, lo que limita su ca-
pacidad de negociación y reproduce relaciones desiguales dentro del hogar 
(Arroyo, Montes de Oca & Garay, 2021). Este componente simbólico se tra-
duce en un desgaste físico y emocional que pocas veces es reconocido por las 
instituciones, mucho menos es compensado económicamente. En un análisis 
comparativo, Cabrera y Sáez (2023) subrayan las diferencias entre el cuidado 



a
r

t
íc

u
l

o

      111

infantil y el cuidado a la vejez, destacando cómo los significados y cargas 
emocionales asociados se transforman a lo largo del ciclo vital, pero mantie-
nen una constante: la feminización del trabajo reproductivo.

Durante la pandemia, se intensificó el trabajo doméstico y de cui-
dados, el cual recayó predominantemente sobre las mujeres, ampliando la 
brecha de género en la distribución del tiempo y en las oportunidades de 
participación económica (Milpas García, 2020). Este fenómeno, sumado a 
la ausencia de políticas integrales en esta materia, revela las limitaciones del 
Estado mexicano para garantizar derechos sociales básicos e impulsar una 
corresponsabilidad efectiva entre actores públicos y privados (Vázquez & 
Mayorbe, 2015).

La tríada mercado-familia-Estado constituye un marco analítico per-
tinente para comprender estas tensiones y sus efectos en la configuración de 
un régimen de cuidados altamente desigual. La falta de políticas públicas ro-
bustas impide la profesionalización, formalización y valorización del trabajo 
de cuidados, lo que se traduce en una reproducción sistemática de la preca-
riedad laboral femenina (Brunet Icart & Santamaría Velasco, 2016; Moreno 
Salamanca, 2018). En este sentido, los Objetivos de Desarrollo Sostenible 
(ODS) –particularmente los ODS 3 (salud y bienestar), 5 (igualdad de géne-
ro) y 8 (trabajo decente)– ofrecen un marco normativo y ético relevante para 
avanzar hacia la creación de un sistema nacional de cuidados que garantice 
servicios accesibles, trabajo digno y equidad de género.

A nivel macroeconómico, el bono demográfico representa una ventana 
de oportunidad para fortalecer el desarrollo nacional, siempre que se imple-
menten políticas que permitan una mayor participación femenina en el mer-
cado laboral sin comprometer el bienestar de las personas dependientes. De 
no aprovechar esta coyuntura, el incremento en la esperanza de vida y en la 
dependencia de cuidados podría derivar en una carga social y económica in-
sostenible tanto para las familias –especialmente para las mujeres– como para 
el propio Estado (Pinto Aguirre, 2015; Bloom, Canning & Sevilla, 2003).



a
r

t
íc

u
l

o

      112

Por último, la evidencia reciente sobre la participación de jóvenes 
cuidadoras (León, 2017) revela la dimensión intergeneracional de la crisis 
del cuidado, mostrando cómo estas responsabilidades limitan su desarro-
llo educativo y profesional. En consecuencia, resulta imprescindible adop-
tar un enfoque interseccional que considere género, edad, clase y territorio 
como dimensiones entrelazadas en la formulación de políticas públicas de 
cuidado integrales y sostenibles.

En este marco, el presente estudio tiene como objetivo caracterizar 
a la población suceptible de cuidados y estimar el valor económico del 
trabajo de cuidados no remunerado dirigido a personas adultas mayores 
(60 años o más) en México, a partir de los datos de la Encuesta Nacio-
nal de Ocupación y Empleo (ENOE) y de la Encuesta Nacional para el 
Sistema de Cuidados (ENASIC) 2022. A través de este análisis, se busca 
visibilizar el aporte estructural del trabajo de cuidados, evidenciar su mar-
cada feminización y fundamentar la urgencia de implementar políticas de 
reconocimiento, remuneración y profesionalización que garanticen tanto 
el bienestar social como la igualdad sustantiva de género en el marco del 
bono demográfico mexicano.

dat o s y  m é t o d o s

El presente estudio adopta un enfoque cuantitativo de carácter descriptivo 
y analítico, sustentado en el procesamiento de datos secundarios prove-
nientes de dos instrumentos estadísticos representativos a nivel nacional: la 
Encuesta Nacional para el Sistema de Cuidados (ENASIC 2022) y la En-
cuesta Nacional de Ocupación y Empleo (ENOE), ambos diseñados por 
el Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI), cuyo objetivo 
es generar información estadística sobre las dinámicas, distribución y con-
diciones del trabajo de cuidados en México. Particularmente la ENASIC 
constituye la fuente más reciente y completa en materia de cuidados, al in-
tegrar módulos específicos sobre necesidades, tiempo destinado, condicio-



a
r

t
íc

u
l

o

      113

nes laborales y perfiles de las personas cuidadoras y receptoras. Su pertinen-
cia metodológica radica en que permite analizar de manera integral tanto 
la demanda como la provisión de cuidados, ofreciendo evidencia empírica 
fundamental para la formulación de un sistema nacional de cuidados con 
perspectiva de género y envejecimiento.

En este estudio se utilizó el módulo de hogares unipersonales, pro-
cesado con el software STATA, filtrando la información correspondiente a 
personas de 60 a 99 años residentes en viviendas particulares habitadas. Esta 
población se considera particularmente relevante en virtud de su creciente 
vulnerabilidad funcional, la mayor prevalencia de enfermedades crónicas y la 
pérdida gradual de autonomía que caracterizan el proceso de envejecimiento. 
Analizar a las personas mayores de 60 años como sujetos de cuidados –y no 
únicamente como dependientes– permite visibilizar su lugar en la estructura 
social, evidenciar la magnitud de la demanda de atención cotidiana y recono-
cer los impactos económicos y de género asociados a su atención.

De manera global, se identificaron a 17 958 707 personas con más 
de 60 años en México en el año 2022, quienes representan el 14 % de la 
población mexicana. Este segmento es heterógeneo respecto al nivel de 
cuidados que necesita, y se puede dividir en tres grandes grupos: de 60 a 69 
años, de 70 a 79 años y de 80 y más años. En el primer grupo se identifica 
que el 43 % es parte de la población economicamente activa (PEA), mien-
tras que en el segundo solo el 24 % y en el tercero el 9 % (INEGI, 2022a). 
Para conocer sus características y nivel de necesidad de cuidados se realizó 
un análisis de correspondencia múltiple, el cual permite analizar variables 
nominales o cualitativas que se encuentran organizadas en una matriz n x p, 
con n individuos medidos a través de p variables (Parra, 1996). Al estudiar 
las relaciones entre cualquier número de modalidades de distintas variables 
categóricas, sus resultados se presentan como puntos en un plano en el cual 
se pueden observar las relaciones entre variables de acuerdo con su cercanía.

A partir de la ENASIC 2022, se estimó la cantidad de personas que de-
clararon necesitar cuidados de otra persona utilizando los factores de expan-



a
r

t
íc

u
l

o

      114

sión muestrales en todas las estimaciones para asegurar la representatividad 
nacional. Con esta base se calcularon frecuencias absolutas y proporciones 
ponderadas por sexo y grupo etario, calculando un universo total de 1 890 000 
personas que declararon requerir cuidados de manera regular.

En México existe una cuenta satélite al sistema de cuentas nacionales 
que calcula el valor del trabajo remunerado y que incluye al trabajo domés-
tico y al trabajo de cuidados (INEGI, 2024b). Con este ejercicio se calcula 
que en 2023 el valor de este tipo de trabajos significó un monto de 8.4 miles 
de millones de pesos, equivalente a un 26.3 % del Producto Interno Bruto. 
El aporte de este artículo es tener el cálculo detallado de trabajo de cuida-
dos orientado a personas mayores. 

Con estos datos, a partir del cálculo del universo de personas que re-
quieren cuidados, se elaboraron visualizaciones estadísticas y se efectuaron 
con la ENOE cálculos de valuación económica siguiendo las ecuaciones 
(1)–(3). Asimsimo, se construyeron dos indicadores principales que ilustran 
las dimensiones centrales del cuidado en la vejez: (1) la dificultad para reali-
zar tareas domésticas, y (2) el requerimiento de apoyo en cuidados de salud. 
Aunque la ENASIC no identifica directamente a la persona cuidadora, se 
asume –con base en evidencia complementaria del INEGI (2024a)– que 
el cuidado proviene sobre todo del entorno doméstico, donde el 71.5 % del 
trabajo de cuidados no remunerado es realizado por mujeres, y se concen-
tra en la atención a personas mayores o con discapacidad. Esta inferencia 
resulta metodológicamente válida, pues se sustenta en la correspondencia 
empírica entre la distribución del tiempo y la asignación de tareas de cui-
dado observadas en los hogares mexicanos.

El valor económico del cuidado se estimó considerando el ingreso 
promedio por hora de dos perfiles laborales representativos:

●	 Cuidador o cuidadora general: $49.07 por hora.
●	 Cuidador o cuidadora con formación en enfermería:  

$67.82 por hora.



a
r

t
íc

u
l

o

      115

Ambos valores fueron calculados a partir de la ENOE 2022, lo que 
garantiza correspondencia en la estimación con la ENASIC 2022. Para la 
cuantificación, se adoptó un supuesto conservador de 20 horas semanales 
de cuidado por persona mayor, cifra que representa un punto medio en-
tre los promedios de tiempo reportados por el INEGI para mujeres (39.7 
horas semanales) y hombres (15.2 horas). Este ajuste metodológico evita 
sobreestimar el valor económico y mantiene la comparabilidad con estudios 
previos en economía del cuidado.

El trabajo de cuidados no remunerado se cuantificó como una acti-
vidad económicamente relevante, estimando su valor semanal, anual y su 
proporción respecto al Producto Interno Bruto (PIB) mediante las siguien-
tes ecuaciones:

Valor semanal (MXN)= N x H x C                	 (1)                                                                                     
Valor anual (MXN)= Valor semanal x 52       	 (2)
Proporción del PIB= Valor anual/PIB            	 (3)                                                                

Donde:
●	 (N) = número de personas mayores atendidas (1 890 000)
●	 (H) = horas semanales de cuidado por persona (20)
●	 (C) = costo por hora de cuidado ($49.07 o $67.82)
●	 (PIB) = Producto Interno Bruto nacional estimado (31.9 billones 

de pesos; INEGI, CSTNRHM 2023)

Esta metodología permite dimensionar el aporte económico del cuidado 
no remunerado dirigido a personas mayores, vinculando los resultados con 
la discusión sobre políticas públicas, economía del cuidado y los Objetivos 
de Desarrollo Sostenible (ODS), en particular los ODS 3, 5 y 8. De esta 
forma, el análisis ofrece una aproximación empírica sólida para visibilizar la 
relevancia estructural del cuidado en la vejez y su papel dentro del sistema 
económico y social mexicano.



a
r

t
íc

u
l

o

      116

r e s u lta d o s

Los resultados (Tabla 1) cuantifican el valor anual del trabajo no remu-
nerado de cuidado en personas adultas mayores en México utilizando dos 
escenarios tarifarios distintos, con el fin de reflejar diferentes niveles de 
especialización en las labores de cuidado: una tarifa promedio de $49.07 
pesos por hora correspondiente a cuidadores generales, y una tarifa mayor 
de $67.82 pesos por hora correspondiente al sector salud. Esta estimación 
se sustenta en el análisis de datos de la ENASIC 2022, la cual reporta que 
aproximadamente 1.89 millones de personas mayores reciben alrededor de 
20 horas semanales de cuidado en el hogar, lo que contribuye de manera 
significativa al Producto Interno Bruto (PIB) nacional, con un aporte esti-
mado que oscila entre 0.30 % y 0.42 % según el escenario considerado

Tabla 1.  
Cálculo del valor económico del trabajo de cuidado no remunerado

Figura 8. Ejemplo de gráfico de vida producido por el software ChronoRecord.  
Fuente: ChronoRecord Software.

Tipo de 
cuidado

Tarifa 
promedio 
por hora 

(MXN)

Personas 
atendidas

Horas 
sema-
nales

Sema-
nas al 

año

Valor anual  est i-
mado (MXN)

% del 
PIB

Cuidados 
generales

$49.07 1.890.000 20 52 $96,052,440,000 0.30%

Cuidados 
enferme-
ro

$67.82 1.890.000 20 52 $134,057,520,000 0.42%

Nota: Muestra los resultados obtenidos del cálculo de dos escenarios hipotéticos: uno con 
cuidados generales y otro con cuidados especializados en salud. La diferencia en la tarifa por 

hora permite estimar el impacto económico diferencial del tipo de atención.

Fuente: Cálculos propios con base en INEGI. ENOE II Trimestre de 2022. Microdatos.

Esta valoración económica del cuidado no remunerado reafirma uno de los 
argumentos centrales de la economía feminista, que sostiene la importancia 



a
r

t
íc

u
l

o

      117

estructural de este trabajo para la reproducción social y económica, pese 
a haber sido históricamente marginado de las estadísticas oficiales y del 
reconocimiento público hasta fechas recientes (Lázzaro, 2020; Rodríguez, 
2015). En la Figura 1 se presenta el primer análisis de correspondencias 
múltiples, donde la variable dependiente capacidad para vestirse solo(a) (1 
= Sí; 0 = No) se analiza en relación con los grupos de edad (1 = 60-69; 2 = 
70-79; 3 = 80-89; 4 = 90-99) y el sexo (1 = Hombre; 3 = Mujer). Los resul-
tados indican que la respuesta afirmativa –capacidad para vestirse sin ayu-
da– se asocia principalmente con el grupo de 60 a 69 años, lo cual sugiere 
que en este rango etario aún se conservan, en mayor medida, las capacida-
des motrices. Asimismo, el plano evidencia que la edad avanzada constituye 
el factor más determinante en la pérdida de esta capacidad, seguida del 
sexo, observándose que las mujeres presentan una mayor probabilidad de 
dependencia para la realización de esta actividad.

Figura 1.  
Dependencia para vestirse en personas de 60 años según sexo y edad (MCA)

Fuente: Elaboración propia con base en INEGI. ENASIC 2022.



a
r

t
íc

u
l

o

      118

Una segunda variable dependiente fue analizada en relación con tareas co-
tidianas en las personas adultas mayores: la asistencia para tomarse medi-
camentos o el control de signos vitales, medida de forma dicotómica (1= 
Sí; 2= No). Los resultados mostraron un patrón similar al observado en la 
variable anterior.

En su conjunto, los análisis de correspondencias múltiples realizados 
brindan evidencia para identificar grupos con altos niveles de dependencia 
en tareas básicas, como vestirse y la administración de medicamentos, es-
pecialmente en mujeres mayores de 80 a 99 años. Estos hallazgos implican 
un aumento en la demanda de cuidados en edades avanzadas y confirma 
la sobrecarga femenina en este tipo de labores (Orozco-Rocha & Gonzá-
lez-González, 2021; Arroyo, Montes de Oca & Garay, 2021).

Figura 2.  
Dependencia para cuidados de salud en personas mayores de 60 años según 
sexo y edad (MCA)

Fuente: Elaboración propia con base en INEGI. ENASIC 2022.



a
r

t
íc

u
l

o

      119

Los datos de la ENASIC (INEGI, 2022) sobre las personas que brin-
dan cuidados en el hogar revelan que el 44.3 % corresponde a hijas o nie-
tas, y un 9.8 % a otras mujeres, lo que significa que más de la mitad de los 
cuidados son proporcionados por mujeres. Esta distribución concuerda con 
evidencias previas sobre la feminización del trabajo de cuidado en México y 
en otros contextos similares (A Milpas García, 2020; Vazquez & Mayorbe, 
2015). A su vez, remite a la persistencia de una división sexual y generacio-
nal del trabajo de cuidado, donde las mujeres asumen cargas que dificultan 
su integración plena en el mercado laboral y en la vida social, perpetuando 
desigualdades estructurales (Leon, 2017; Moreno Salamanca, 2018).

La magnitud económica y social de estas labores subraya la urgencia 
de desarrollar una infraestructura pública de cuidados que pueda garanti-
zar atención especializada y profesionalizada, mientras permite que quienes 
brindan cuidados no tengan que sacrificar sus fuentes de empleo o bienestar 
económico. Políticas como la creación de centros comunitarios de cuidado 
temporal muestran un potencial significativo para reducir la carga sobre 
las familias y proteger los ingresos y derechos laborales de las cuidadoras 
(Comas-d’Argemir & Bofill-Poch, 2022; OIT, s.f.).

Más allá del reconocimiento económico, los resultados ponen de relieve 
la obligación ética y social de asegurar un cuidado digno, centrado en la per-
sona mayor, respetuoso de su autonomía, privacidad y preferencias culturales, 
y provisto con calidad y profesionalismo. La formalización y remuneración 
del trabajo de cuidado, junto con programas de capacitación, contribuyen 
no solo a mejorar la calidad y continuidad de la atención, sino también al 
bienestar general de las personas cuidadoras, protegiendo su salud física y 
emocional (Arroyo & de los Santos, 2023; Vazquez & Mayorbe, 2015).

Esta convergencia entre resultados empíricos y literatura evidencia 
que el trabajo no remunerado de cuidado constituye una contribución eco-
nómica y social fundamental que debe ser reconocida y valorada en las 
políticas públicas, bajo un enfoque interseccional que atienda tanto las des-
igualdades de género como las necesidades específicas de la población adul-



a
r

t
íc

u
l

o

      120

ta mayor. De igual modo, representa una condición para aprovechar plena-
mente el bono demográfico y promover una participación laboral femeni-
na que no resulte en sobreexplotación ni marginalización (Pinto Aguirre, 
2015; Bloom, Canning & Sevilla, 2003).

Finalmente, esta ampliación de resultados obliga a considerar el diseño 
y promoción de políticas integrales de cuidado –incluyendo la formalización, 
capacitación, protección social y creación de infraestructuras públicas– como 
elementos estratégicos para asegurar un envejecimiento digno, reducir las 
brechas de desigualdad y fortalecer el bienestar social en México.

c o n c l u s i o n e s

Los resultados de este estudio reafirman que el trabajo de cuidados no re-
munerado constituye un componente estructural y fundamental del bien-
estar social, especialmente el que se enfoca en personas mayores en México. 
La evidencia demuestra que, pese a su carácter indispensable, este tipo de 
trabajo continúa siendo invisibilizado en las mediciones económicas y des-
valorizado en las políticas públicas, lo que mantiene a millones de mujeres 
en condiciones de sobrecarga y precariedad estructural. Su reconocimiento 
no solo implica visibilizar una práctica social extendida, sino cuestionar las 
bases mismas sobre las que se ha construido la organización del empleo, la 
economía doméstica y la división sexual del trabajo en la sociedad mexicana 
contemporánea.

El análisis confirma que la responsabilidad del cuidado recae despro-
porcionadamente en las mujeres, quienes además enfrentan una doble o tri-
ple jornada laboral al combinar el trabajo remunerado, las tareas domésticas 
y el cuidado de familiares dependientes. Esta distribución desigual refuerza 
las brechas de género en ingresos, acceso a tiempo libre, participación la-
boral y salud física y mental, dimensiones que impactan directamente en 
la calidad de vida y en la reproducción intergeneracional de la desigualdad. 
Las mujeres, al absorber el costo social del cuidado, subsidian de manera 



a
r

t
íc

u
l

o

      121

invisible al Estado y al mercado, lo que constituye un fenómeno de injusti-
cia redistributiva y de género (Pedrero, 2010; Vázquez & Mayorbe, 2015).

Desde la economía feminista, autoras como Rodríguez (2015) y Láz-
zaro (2020) sostienen que el trabajo de cuidados es una actividad productiva 
que garantiza la reproducción social, aunque históricamente ha sido deva-
luada por su asociación con el ámbito doméstico y con los roles de género 
asignados a mujeres. Esta perspectiva permite entender que el problema no 
es exclusivamente doméstico o moral, sino estructural y político. El cuidado 
sostiene el funcionamiento de la economía de mercado al proveer la fuerza 
de trabajo y reproducir la vida cotidiana, pero sus costos son externalizados 
hacia los hogares. En este sentido, reconocer el cuidado como un bien públi-
co y un derecho social representa una transformación paradigmática: implica 
situar el bienestar y la sostenibilidad de la vida en el centro de las políticas 
económicas, y no como un resultado colateral del crecimiento.

Los hallazgos también subrayan la necesidad de institucionalizar un 
sistema nacional de cuidados, el cual pueda articular la corresponsabili-
dad entre Estado, mercado, comunidad y familia. Actualmente, México 
enfrenta una fragmentación institucional que dificulta el acceso equitativo 
a servicios de atención para personas mayores y dependientes. Las políti-
cas públicas existentes se orientan mayormente a la asistencia social o la 
atención médica, sin integrar un enfoque transversal de derechos, género 
y envejecimiento. En este sentido, la creación de centros comunitarios de 
cuidado temporal, la profesionalización del personal cuidador y la incorpo-
ración plena de las trabajadoras del cuidado a la seguridad social son pasos 
imprescindibles para avanzar hacia un sistema equitativo y sostenible. Es-
tas medidas, además de aliviar la carga femenina, permitirían dinamizar el 
empleo formal y fortalecer el tejido social, alineándose con los Objetivos de 
Desarrollo Sostenible (ODS 3, 5 y 8).

Cuantificar económicamente el trabajo de cuidados no remunerado 
representa un paso metodológicamente necesario y políticamente significa-
tivo. Como muestran los resultados de este estudio, esta actividad genera un 



a
r

t
íc

u
l

o

      122

valor económico considerable que, de incorporarse a las cuentas nacionales, 
revelaría su peso real en la economía mexicana. Esta valoración no busca 
mercantilizar las relaciones afectivas, sino reconocer su aporte estructural al 
bienestar colectivo y promover la redistribución equitativa del tiempo y los 
recursos. En términos de política económica, integrar el valor del cuidado 
al PIB ampliado permitiría una medición más precisa de la riqueza social 
y serviría como base empírica para diseñar presupuestos con perspectiva de 
género y de cuidados (Moreno Salamanca, 2018).

El estudio también destaca la pertinencia de analizar el cuidado en re-
lación con el envejecimiento poblacional. En un país donde la esperanza de 
vida se aproxima a los 80 años (Pinto Aguirre, 2015), el número de perso-
nas mayores que requieren atención especializada crecerá exponencialmen-
te. Este fenómeno demanda una respuesta coordinada del Estado, no solo 
en materia sanitaria, sino en términos de organización social del cuidado. 
Reconocer a las personas mayores como sujetos de derechos y de cuidados 
–y no meramente como dependientes– permite comprender su centralidad 
en el tejido social, así como la urgencia de garantizarles condiciones de 
bienestar, autonomía y dignidad.

En este contexto, la relación entre el bono demográfico y el sistema 
de cuidados adquiere relevancia estratégica. El bono demográfico abre una 
ventana temporal en la que la población económicamente activa supera 
a la dependiente, lo que podría traducirse en un crecimiento económico 
sostenido. Sin embargo, este potencial solo se materializará si el país lo-
gra redistribuir equitativamente el trabajo de cuidados, permitiendo que las 
mujeres se integren plenamente al mercado laboral. De lo contrario, la falta 
de infraestructura de cuidados podría convertirse en un obstáculo estruc-
tural para el desarrollo, transformando el bono demográfico en una carga 
económica y social a largo plazo (Bloom, Canning & Sevilla, 2003).

En síntesis, este estudio confirma que la crisis del cuidado en México 
es también una crisis de organización social, económica y de género. Los 
cuidados deben entenderse como un derecho universal y una responsabili-



a
r

t
íc

u
l

o

      123

dad colectiva, no como una obligación femenina. Sin políticas públicas que 
reconozcan, remuneren y profesionalicen el cuidado, la sostenibilidad social y 
económica del país permanecerá en riesgo. En consecuencia, se reafirma que 
no existe desarrollo sostenible sin igualdad de género, ni igualdad posible sin 
una redistribución justa del trabajo de cuidados. Transformar esta situación 
implica repensar el modelo de bienestar y apostar por una economía centrada 
en la vida, en la dignidad humana y en la justicia social intergeneracional.

En última instancia, este estudio invita a reflexionar sobre las fronte-
ras de género que estructuran la tríada mercado-familia-Estado, un entra-
mado donde se negocian y disputan las responsabilidades del cuidado. El 
mercado tiende a mercantilizar los cuidados bajo lógicas de rentabilidad; la 
familia los asume como deber moral, sostenido por los cuerpos y tiempos 
de las mujeres; y el Estado ha actuado, históricamente, como mediador au-
sente o subsidiario. Estas fronteras no son estáticas, sino campos de tensión 
donde se define quién cuida, quién es cuidado y bajo qué condiciones se 
legitima ese intercambio. Reconocerlas implica desmontar la falsa neutra-
lidad de las políticas económicas y sociales que, al no cuestionar estas divi-
siones, perpetúan la desigualdad estructural. Reconfigurar esta tríada desde 
una ética del cuidado y la corresponsabilidad social permitiría avanzar hacia 
un modelo de bienestar que coloque la sostenibilidad de la vida en el centro 
de la acción pública y económica, trascendiendo los límites tradicionales 
de género y promoviendo una ciudadanía más justa, inclusiva y equitativa.



     124

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

Amilpas García, M. S. (2020). Mujeres, trabajo de cuidados y 
sobreexplotación: desigualdades de género en México durante la 
pandemia por COVID-19. Espacio I+D, Innovación + Desarrollo, 9(25), 
99-117. https://doi.org/10.31644/imasd.25.2020.a06

arroyo, maría concepción & de los santos, perla vanessa. (2023). 
Cuidado infantil vs cuidado en la vejez: presencias y ausencias en la 
política de cuidados en México. Revista Reflexiones, 102(2), 1-25. 
https://doi.org/10.15517/rr.v102i2.48695

arroyo, montes de oca y garay (2021). Entre el deber y el querer: El 
proceso y las motivaciones del cuidado femenino en la vejez. Revista 
Latinoamericana de Población, 15(28), 30-62. https://doi.org/10.31406/
relap2020.v15.i1.n28.1

bloom, d., canning, d., y sevilla, j. (2003). The Demographic Dividend: 
A New Perspective on the Economic Consequences of Population 
Change. Rand Corporation. https://doi.org/10.7249/MR1274

brunet icart, ignasi, & santamaría velasco, carlos a.. (2016). La 
economía feminista y la división sexual del trabajo. Culturales, 4(1), 
61-86. https://www.redalyc.org/pdf/694/69445150003.pdf

comas-d’argemir, dolors y sílvia bofill-poch. (2022). “Cuidados a la 
vejez en la pandemia. Una doble devaluación. Disparidades. Revista de 
Antropología, 77(1), e001a. https://doi.org/10.3989/dra.2022.001a

de león, g. (2017). Jóvenes que cuidan: impactos en su inclusión social 
(Documento de trabajo N.º 158). CIPPEC. https://www.cippec.
org/wp-content/uploads/2017/04/158-DT-PS-Jovenes-que-cuidan-
Gimena-de-Leon-2017-FINAL.pdf



     125

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía instituto nacional de estadística y geografía (inegi) (2022a).
Estadísticas a propósito del día de las personas adultas mayores. 
Comunicado de prensa núm. 568/22 30 de septiembre. Disponible 
en: https://inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/aproposito/2022/
EAP_ADULMAY2022.pdf 

instituto nacional de estadística y geografía (inegi) 
(2022b). Encuesta Nacional para el Sistema de Cuidados 
(ENASIC). Microdatos. https://www.inegi.org.mx/programas/
enasic/2022/#microdatos 

instituto nacional de estadística y geografía (inegi) (2022c). 
Encuesta Nacional de Ocupación y Empleo (2022) https://www.inegi.
org.mx/programas/enoe/15ymas/ 

instituto nacional de estadística y geografía (inegi) (2024). 
Encuesta Nacional sobre el Uso del Tiempo 2024 https://www.inegi.
org.mx/programas/enut/2024/  

instituto nacional de estadística y geografía (inegi). (2024b). 
Cuenta Satélite del Trabajo No Remunerado de los Hogares 
de México (CSTNRHM) 2023 (Comunicado de prensa núm. 
680/24) (25 de noviembre). https://www.inegi.org.mx/contenidos/
saladeprensa/boletines/2024/CSTNRHM/CSTNRHM2023.pdf 

lázzaro, a. i. (2020). “Los cuidados” como categoría de análisis de lo 
socioeconómico. Una propuesta teórica de transformación desde la 
economía feminista. Methaodos. Revista de Ciencias Sociales, 8(2), 258-
270. https://doi.org/10.17502/mrcs.v8i2.404

moreno salamanca, n. (2018). La economía del cuidado: división 
social y sexual del trabajo no remunerado en Bogotá. Revista 
Latinoamericana de Estudios de Familia, 10(1), 51-77. https://doi.
org/10.17151/rlef.2018.10.1.4



     126

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía organización internacional del trabajo (oit). (s.f.). Trabajadores 
domésticos. https://www.ilo.org/es/temas-y-sectores/trabajadores-
domesticos

orozco-rocha, karina, & gonzález-gonzález, césar. (2021). 
Familiarización y feminización del trabajo de cuidado frente al trabajo 
remunerado en México. Debate Feminista, 62, 117-141. https://doi.
org/10.22201/cieg.2594066xe.2021.62.2276

pacheco, e. (2020). El trabajo de cuidados directo e indirecto, retos 
y posibilidades para su medición. In Miradas latinoamericanas a 
los cuidados (pp. 411-470). Consejo Latinoamericano de Ciencias 
Sociales, CLACSO.

parra, j.e. (1996). Modelo de análisis de correspondencias múltiples, 
Revista de ciencias sociales FCES-LUZ, Nueva Época vol. II, No. 2, 
pp.183-196 file:///Users/andrea/Downloads/Dialnet-ModeloDeAnali
sisDeCorrespondenciasMultiples-4276768.pdf 

pedrero nieto, m. (2010). Valor económico del trabajo doméstico en México: 
Aportaciones de mujeres y hombres. Centro Regional de Investigaciones 
Multidisciplinarias (UNAM).

pinto aguirre, g. (2015). The Demographic Dividend in Latin America: 
The Economic Effect of Changes in the Age Structure of Populations. 
Población y Salud en Mesoamérica, 13(2), 191-210. https://doi.
org/10.15517/psm.v13i2.21863

rodríguez, (2015). Economía feminista y economía del cuidado: Aportes 
conceptuales para el estudio de la desigualdad. Nueva Sociedad, 256, 
30-44. https://static.nuso.org/media/articles/downloads/4102_1.pdf

vazquez & mayorbe (2015). Cuidar cuesta: Un análisis del cuidado desde 
la perspectiva de género. Revista Española de Investigaciones Sociológicas, 
151, 83-100. https://doi.org/10.5477/cis/reis.151.83



     127

s o b r e l a s au t o r a s

Alexa Andrea Díaz de la Fuente es estudiante de la Licenciatura Ingenieria 
Económica y Financiera en la Universidad La Salle México. Ha sido asis-
tente de investigación en la misma institución y obtuvo el segundo lugar en 
la International Bussiness Week con un video sobre informalidad laboral. 

Andrea Bautista León es Profesora de Tiempo Completo-Investigadora en 
la Universidad La Salle México, es Doctora en Demografía Aplicada por la 
Universidad de Texas en San Antonio y es miembro del Sistema Nacional 
de Investigadores de la Secretaría de Ciencia Humanidades Tecnología e 
Innovación Nivel I. Su investigación se centra en temas como la Integración 
de Poblaciones Migrantes, las Transiciones Escuela-Trabajo y la Educación 
Superior y Género.

s
o

b
r

e
 l

a
s
 a

u
t

o
r

a
s



a
r

t
íc

u
lo

Mir, C. (2025). “Hacer lugar. laSal y las infraestructuras feministas de la Transición”. Cuadernos de 
Teoría Social 11 (22): 128-154

Carlota Mir
Academia de Bellas Artes de Viena

mir.carlota@gmail.com

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-200

Hacer lugar 
laSal y las infraestructuras feministas de la Transición



a
r

t
íc

u
l

o

      129

r e s u m e n

Este artículo examina el colectivo laSal (Barcelona, 1977–1990) como 
una infraestructura feminista clave en el contexto postdictatorial español. 
A partir de la noción de infraestructura como entramado de relaciones, 
saberes y prácticas de cuidado, se analiza cómo laSal –en su doble condi-
ción de biblioteca-bar y editorial feminista– articuló formas de organiza-
ción colectiva que unieron arte, activismo y producción de conocimiento. 
Su labor editorial abrió espacios de circulación para discursos feministas 
y transfeministas en un entorno marcado por la censura y la precariedad 
institucional. Asimismo, se examina su recepción en el Museo Reina Sofía, 
donde la patrimonialización de sus materiales revela las tensiones entre re-
conocimiento y desactivación política. A través de laSal, el artículo propone 
entender la construcción de infraestructuras feministas como una labor de 
cuidado que sostiene la vida colectiva y repara los vacíos de la memoria 
democrática.

pa l a b r a s c l av e

laSal, feminismo, infraestructura, cuidado, memoria democrática

Hacer lugar
laSal y las infraestructuras feministas de la Transición

Carlota Mir



a
r

t
íc

u
l

o

      130

a b s t r ac t

This article examines the collective laSal (Barcelona, 1977–1990) as a key 
feminist infrastructure within the post-dictatorial Spanish state Drawing 
on the notion of infrastructure as a network of relations, knowledge, and 
care practices, it analyses how LaSal –both a feminist library-bar and pub-
lishing house–articulated collective forms of organisation that connected 
art, activism, and knowledge production. Its editorial work created spaces 
for the circulation of feminist and transfeminist thought within a context 
marked by censorship and institutional fragility. The article also explores 
its later reception at the Museo Reina Sofía, where the patrimonialisation 
of its materials exposes the tension between recognition and political de-
activation. Through laSal, the text proposes understanding the building of 
feminist infrastructures as a labour of care that sustains collective life and 
repairs the fractures of democratic memory.

k e y wo r d s

LaSal, feminism, infrastructure, care, democratic memory

Making space: 
on laSal and Feminist Infrastructure Making  

in the Spanish Transition
Carlota Mir



a
r

t
íc

u
l

o

      131

i n t r o d u c c i ó n

Las infraestructuras tienen que ver con el uso, la continuidad y la creación 
de condiciones: son los protocolos, relaciones y prácticas que dan forma a 
algo y lo sostienen en el tiempo –en este caso, el paisaje político y cultural 
que sostiene la producción de conocimiento feminista en el Estado espa-
ñol1. Sin embargo, nunca son neutras: al mismo tiempo que posibilitan 
conexiones, también las moldean, operando como un “protocolo” a menudo 
invisible (Meisner Christensen & Mader, 2020).

Surge entonces una pregunta: ¿cómo inciden las tensiones y fracturas 
propias de un contexto postdictatorial en la creación de infraestructuras? 
¿Qué formas adopta ese hacer cuando el terreno está marcado por la vio-
lencia, la censura y la carencia de soportes institucionales?

Cuando las infraestructuras se resquebrajan o desaparecen, las vidas 
se tensan y se interrumpen; pero también pueden surgir momentos de re-
paración, en los que se recupera el legado de quienes nos precedieron y se 
sanan las huellas de la violencia y el trauma político acumulados. En el 
clima postdictatorial del Estado español, caracterizado por la escasez de 
discursos y prácticas feministas en el ámbito académico y cultural –herencia 
directa de la censura y la represión intelectual del franquismo y de la repre-

1  En consonancia con las historiografías críticas del arte más recientes, el uso reiterado del término 
«Estado español» en lugar de «España» es una elección consciente que busca reflejar la diversidad 
de naciones que coexisten en su interior, al tiempo que subraya el papel de las instituciones 
gubernamentales en la creación de una infraestructura estatal en el marco de la democracia.



a
r

t
íc

u
l

o

      132

sión intelectual de la Transición–, emergieron infraestructuras colectivas y 
autogestionadas que, desde los márgenes, trabajaron para sostener y hacer 
audibles las voces feministas en la política y las artes. 

Este texto se adentra en ese territorio de tensiones entre margen e 
institución a través del caso de laSal (Barcelona, 1977–1990), un proyec-
to que articuló prácticas pioneras en la intersección entre arte, activismo, 
edición y producción de saberes. Basada en principios como la solidaridad 
transnacional, la autoría compartida y la resistencia a las formas de poder 
heredadas de la dictadura, laSal es un ejemplo de cómo las mujeres supieron 
crear, juntas, las condiciones materiales y simbólicas para su propia eman-
cipación cultural y política.

El recorrido incluye también la revisión de su memoria en el Mu-
seo Reina Sofía, principal institución de arte contemporáneo en el Estado 
español, cuya reorientación social y feminista tras la crisis de 2008 –en 
diálogo con los debates abiertos por el 15M– implicó un cuestionamiento 
profundo de los discursos oficiales sobre la Transición democrática y sus 
infraestructuras, incluidas las artísticas. Este giro institucional se apoyó en 
la revalorización y (re)producción de legados culturales politizados y colec-
tivos, entre los cuales laSal ocupa un lugar destacado.

La incorporación de sus materiales a la colección y a distintos progra-
mas del museo permite observar, simultáneamente, el reconocimiento de 
ese legado y las tensiones que surgen al patrimonializar prácticas nacidas 
de la autogestión y del deseo colectivo. Recuperar la experiencia de laSal 
permite comprender la construcción de infraestructuras feministas desde 
abajo como un trabajo de cuidado indispensable, aunque apenas reconocido 
en la historiografía del arte español. Sus prácticas instituyentes, situadas en 
los márgenes pero orientadas a sostener la vida común, constituyeron un 
ejercicio inacabado de cuidado y de reparación democrática.

Más allá de su tiempo y contexto, laSal generó modos de pensar y 
de hacer lo curatorial que siguen siendo relevantes en la actualidad, inspi-
rando modelos de organización cultural y práctica feminista que todavía 



a
r

t
íc

u
l

o

      133

resuenan a escala global, aun cuando sus huellas no siempre sean plena-
mente reconocidas.

m a r c o d e a n á l i s i s

Partiendo del principio feminista según el cual hablar en primera persona y 
reconocer la propia parcialidad es un gesto metodológico esencial (Mayayo, 
2008, p. 57) escribo desde una posición situada: comparto con las fundado-
ras de laSal tanto la experiencia del exilio académico como proceso íntimo, 
como ese sentimiento de orfandad intelectual que las impulsó a crear espa-
cios propios.

Desde esta perspectiva, el análisis se aleja de las cuestiones de mera 
representación –que durante décadas han dominado la historia del arte– 
para acercarse al llamado giro organizativo del arte contemporáneo, que 
interroga las condiciones materiales y afectivas de la organización y, en de-
finitiva, las formas en que el arte se conecta con su entorno social y político. 
(Meisner Christensen & Mader, 2020, p. 5)2. Siguiendo a autoras como 
Joan Tronto y Elke Krasny, entiendo el cuidado y el mantenimiento como 
principios políticos y éticos que también se ejercen en la práctica cultural 
(Krasny, 2018).

Este trabajo propone el transfeminismo como un marco epistemoló-
gico clave para comprender la creación de infraestructuras feministas en el 
Estado español, en estrecha afinidad con la experiencia de laSal. Surgido 
no en la universidad sino en los movimientos de base de la España postd-
ictatorial, el transfeminismo articula una mirada inclusiva y materialista 

2 Como sostienen Signe Meisner Christensen y Rachel Mader, «las prácticas artísticas y las 
iniciativas curatoriales han situado, en los últimos años, el propio proceso de organización en 
el centro de sus esfuerzos. De este modo, el término “infraestructura” se ha convertido en un 
tema de intenso debate, pues constituye un lugar central para esos reposicionamientos: un modo 
de funcionamiento profundamente oculto que solo ahora ha comenzado a salir a la superficie». 
Traducción de la autora.



a
r

t
íc

u
l

o

      134

que incorpora la corporalidad, la interdependencia y la crítica al esencia-
lismo de género. Desde esa perspectiva, las prácticas de laSal –situadas, 
interseccionales, translocales y abiertamente prosex– pueden leerse como 
anticipaciones de un pensamiento transfeminista que concibe el cuidado y 
la organización colectiva como actos de reparación infraestructural.

s i t ua n d o t e n s i o n e s,  n av e g a n d o r u p t u r a s,  
t r a n s i c i o n e s i n aca b a da s

En Márgenes e Instituciones. Arte in Chile desde 1973 (1986), la teórica chi-
lena Nelly Richard analiza el papel históricamente marginal de los movi-
mientos artísticos de disidencia política durante la dictadura de Pinochet, 
así como los procesos posteriores de institucionalización. Trasladando su 
reflexión al contexto español, la producción de conocimiento feminista se 
sitúa en una doble tensión: por un lado, la precariedad y el vacío cultural en 
que históricamente se han desarrollado las prácticas colectivas y micropo-
líticas feministas; por otro, su actual inscripción institucional, marcada por 
la visibilidad que los feminismos han adquirido en el discurso curatorial y 
museístico, en particular desde el “giro feminista” del Museo Reina Sofía 
tras la crisis de 2008 (Mir, 2022).

El arte y el pensamiento feminista emergen así como víctimas cola-
terales de las rupturas infraestructurales de la cultura de la Transición. En 
su ensayo “Why Have There Been No Great Spanish Feminist Artists?” 
(2009), Patricia Mayayo (2009) retomó la pregunta de Linda Nochlin para 
abordar el vacío historiográfico del arte feminista y queer en España, seña-
lando la marginación del feminismo radical en el ámbito artístico y acadé-
mico y el triunfo de políticas de inclusión despolitizadas propuestas desde 
el Estado, como el Instituto de la Mujer o las exposiciones de “arte de mu-
jeres” subvencionadas (Mayayo, 2008). Entre las artistas visibilizadas en los 
últimos años destacan Marisa González o Eugènia Balcells, quien presentó 
su instalación Boy Meets Girl en laSal en 1978, más tarde incorporada a la 
colección del Reina Sofía (Almerini, 2014, p. 88).



a
r

t
íc

u
l

o

      135

Estas políticas de institucionalización se inscriben en los llamados 
“pactos del olvido” que, como explica Jesús Carrillo, operaron como meca-
nismos estructurales de borrado del trauma de la Guerra Civil y la dicta-
dura, (Carrillo, 2018) desactivando un movimiento feminista de base que 
había sido especialmente activo durante la Transición (Godayol, 2020). En 
este contexto, muchas artistas antifranquistas y conceptuales –como Àn-
gels Ribé, Fina Miralles o Alicia Fingerhut– evitaron identificarse como 
feministas3, conscientes de que el término podía reforzar su exclusión en un 
sistema artístico que seguía privilegiando la mirada masculina y la moder-
nidad formalista (Garbayo Maeztu, 2016).

A diferencia de otros contextos occidentales, donde el diálogo entre 
arte, edición y teoría feminista se consolidó desde los años ochenta, en Es-
paña los estudios de género no se institucionalizaron hasta bien entrados 
los años 2000 (Marzo & Mayayo, 2015). Además, la censura franquista, 
que prohibió textos feministas y sexuales, generó un vacío de traducciones 
y saberes que perduró hasta los noventa, y cuyas consecuencias se siguen 
percibiendo en el presente (Cornellà-Detrell, 2013). Como ha señalado el 
propio Carrillo (2018), exdirector de Programas Culturales del Reina Sofía, 
“no es la academia sino el museo de arte contemporáneo el que, desde 2008, 
ha asumido el papel de motor discursivo crítico en el Estado español” (p. 
681). En este sentido, el trabajo curatorial reciente del museo puede leerse 
como un intento de reparar el vacío postdictatorial que aún pesa sobre las 
prácticas culturales feministas y otras formas de activismo artístico.

Durante los primeros años de la llamada Transición española –el pro-
ceso iniciado tras la muerte del dictador Francisco Franco en 1975 y que cul-
minó formalmente con la aprobación de la Constitución de 1978 y el primer 
gobierno socialista en 1982–, distintos cuerpos históricamente reprimidos 
irrumpieron en el espacio público: cuerpos feministas, queer, lesbianas, trans, 

3 Eugènia Balcells, Esther Ferrer o Marisa González se encuentran entre las pocas artistas que se 
identificaron como feministas durante este periodo.



a
r

t
íc

u
l

o

      136

anarquistas, comunistas y obreros. Su presencia cuestionó la narrativa oficial 
de una “Transición modélica”, presentada como pacífica y cerrada, y reveló, en 
cambio, un proceso atravesado por fisuras, violencias y silencios.

Como han señalado Patricia Mayayo y Jorge Luis Marzo (2015), la 
Transición fue un proceso inconcluso, cuyos conflictos –la ausencia de jus-
ticia por los crímenes de la dictadura, la apertura de fosas comunes, la reti-
rada de símbolos franquistas o la reparación a las víctimas– siguen abiertos 
más de cuatro décadas después (p. 338). Este carácter inacabado remite 
también a un periodo anterior: durante la Segunda República (1931–1939), 
el feminismo había protagonizado un momento de emancipación colectiva, 
participando activamente en la creación de infraestructuras democráticas, 
partidos y sindicatos (Almerini, 2014, p. 84). Todo ello fue destruido y la 
búsqueda de “paz y estabilidad” tras 1975 prolongó la amnesia y el vacío 
cultural feminista.

Aunque la Transición coincidió con el auge del feminismo de la se-
gunda ola en Europa y América Latina, en España las luchas de las mujeres 
se centraron en la supervivencia, la militancia antifascista y la recuperación 
de derechos básicos. Este entrelazamiento con otras luchas democráticas 
limitó su visibilidad y autonomía, pero también dio lugar a formas innova-
doras de acción cultural y política. En ese contexto, iniciativas como laSal 
pueden entenderse como prácticas de institución feminista: modos de crear 
espacios, lenguajes y afectos desde los cuales rehacer comunidad en medio 
de una transición que, como demuestra su legado, sigue abierta.

t r a n s f e m i n i s m o c o m o m a r c o e p i s t e m o ló g i c o

La investigación crítica reciente ha subrayado la influencia del asociacio-
nismo tanto en el activismo feminista como en los discursos artísticos ra-
dicales, desde los inicios de la Transición hasta el siglo XXI (Marzo & 
Mayayo, 2015, pp. 549–556). Fue también a finales de los años ochenta y 
principios de los noventa cuando el transfeminismo empezó a tomar forma 



a
r

t
íc

u
l

o

      137

y fuerza en el Estado español, entonces mencionado como trans feminismo 
e integrado en el marco del activismo feminista de la época, como parte del 
conjunto de demandas que el movimiento fue construyendo en encuentros 
y jornadas a nivel estatal (Fernández Garrido & Araneta, 2017, pp. 416–
424). Estas discusiones contribuyeron a la configuración de una agenda 
política que, con el tiempo, se reflejaría en cambios legislativos significati-
vos durante el siglo XXI. A diferencia de la historiografía anglosajona, que 
suele situar el origen del transfeminismo en el manifiesto de Emi Koyama 
(2001), las prácticas y epistemologías transfeministas surgieron antes en 
el contexto español, aunque su relevancia temprana continúa siendo poco 
estudiada, tanto dentro como fuera del ámbito hispanohablante.

Más que un movimiento político orientado a la inclusión, el transfe-
minismo constituye una epistemología: una mirada que permite reconocer 
formas de solidaridad y coaliciones tangibles entre distintas luchas, inclu-
yendo cuestiones de clase, racialización, y colonialidad (Garriga-López, 
2016). En este sentido, amplía y profundiza el pensamiento feminista in-
terseccional al cuestionar el esencialismo de género y las formas de transfo-
bia presentes incluso en el interior del propio movimiento. 

Desde esta perspectiva, las prácticas de laSal pueden leerse como un 
precedente de sensibilidad transfeminista: un proyecto plural, prosex y si-
tuado, basado en relaciones y alianzas que, en pleno auge del feminismo 
de la segunda ola, ya desbordaba sus límites al reivindicar cuerpos, deseos 
y lenguajes múltiples. Su trabajo editorial y cultural encarnó, antes de que 
existiera el término, una política del cuidado y de la colectividad que an-
ticipó el transfeminismo como forma de pensamiento y como práctica de 
reparación infraestructural.



a
r

t
íc

u
l

o

      138

e n t r e p r o d u c c i ó n y  r e p r o d u c c i ó n:  h ac e r i n f r a e s-
t r u c t u r a f e m i n i s ta

Vinculado tanto a las culturas de asociación como al pensamiento transfe-
minista, el periodo de la Transición y las décadas posteriores dieron lugar a 
un amplio conjunto de prácticas de artivismo –acciones que empleaban he-
rramientas artísticas como forma de intervención política– que desafiaron 
tanto el conservadurismo posmoderno como la consolidación del capitalis-
mo global. En este marco, el caso de laSal permite entender cómo se cons-
truyen infraestructuras feministas desde la intersección entre lo productivo 
y lo reproductivo.

Para analizar su modo de organización, pueden identificarse tres di-
mensiones principales:

1.	 La creación y el mantenimiento de espacios y vínculos feminis-
tas;

2.	 el desarrollo de prácticas creativas de organización política;
3.	 la actividad editorial independiente como forma de producción 

y circulación de conocimiento. 

A través de estas estrategias, laSal movilizó una ética del cuidado profunda-
mente ligada al pensamiento feminista. Sus integrantes pusieron el cuerpo, 
el tiempo y los afectos al servicio de un proyecto colectivo que concebía la 
cultura como un campo de transformación social. En este sentido, el cui-
dado no era solo un valor, sino una práctica infraestructural: un modo de 
sostener relaciones, comunidades y procesos de aprendizaje en un entorno 
precario y hostil.



a
r

t
íc

u
l

o

      139

i n s t i t u i r,  o r g a n i z a r y  m a n t e n e r e s pac i o s  
d e  r e l ac i ó n f e m i n i s ta

LaSal fue pionera en crear y sostener un espacio estable para las relaciones 
feministas en el ámbito público. Fundada por María José Quevedo, Sat Sa-
bater, Montse Solà, Carme Cases y Mari Chordà –muchas de ellas recién 
regresadas del exilio en París–, abrió sus puertas el 6 de julio de 1977 como 
una biblioteca-bar feminista que sacudió el panorama cultural de Barcelona 
(Almerini, 2014, p. 88). A pesar de ser poco conocida fuera de los círculos 
militantes, se convirtió en un espacio fundamental para el feminismo cata-
lán y estatal, y en el único lugar de la época donde se podía exponer arte he-
cho por mujeres y desde una perspectiva feminista (Almerini, 2014, p. 89)

Como ha señalado la investigadora Katia Almerini (2014), el barrio 
que acogió laSal tenía una larga historia de organización femenina –allí 
se fundó en 1889 la primera Sociedad Independiente de Mujeres de Bar-
celona–, y el proyecto aspiraba a recuperar esas genealogías olvidadas y a 
generar un lugar de encuentro plural entre lo local y lo internacional (p. 
23). Organizada bajo un modelo cooperativo y de propiedad compartida, se 
financiaba parcialmente con los ingresos del bar y, sobre todo, con el trabajo 
voluntario de sus integrantes. Según consta en su Acta Fundacional, fue 
concebida como un espacio plural donde convivían diferentes feminismos, 
actividades culturales, grupos de autoconciencia, asesorías legal y sexual, así 
como espacios de ocio y socialización; estos últimos, en sí mismos, consti-
tuían un acto político de libertad cotidiana.

Poco después, en abril de 1978, nace laSal, edicions de les dones, la pri-
mera editorial feminista del Estado español, cofundada por Mari Chordà, 
Mariló Fernández, Isabel Martínez e Isabel Monteagudo. Durante más de 
una década, el proyecto se sostuvo gracias al esfuerzo personal, el compro-
miso afectivo y el trabajo mal remunerado de sus editoras (Bofill, 2014). En 
1990, tras doce años de actividad, la editorial cerró como resultado de una 
combinación de conflictos internos y falta de recursos, aunque su colección 



a
r

t
íc

u
l

o

      140

más emblemática, Cuadernos Inacabados, continuó publicándose en Madrid 
bajo el sello Horas y Horas.

Mireia Bofill (2014), quien se incorporó a la editorial poco después 
de su fundación y se convertiría en una figura fundamental del proyecto, 
definió laSal como “un espacio en relación”: un lugar donde cada fase del 
proceso editorial –desde la selección de textos hasta la ilustración, la revi-
sión o la comunicación– se concebía como una oportunidad para construir 
vínculos significativos (p. 30).

Con el bar-biblioteca (que cerró primero, en 1982) y la editorial estre-
chamente entrelazados, laSal articuló una red intelectual, política y afectiva 
que dio voz al pensamiento feminista en un contexto donde este apenas 
encontraba cabida institucional o apoyo económico, aunque este tipo de 
visibilidad pública sí formara parte de las ambiciones del proyecto. Sus in-
fraestructuras y modos de trabajo –colectivos, híbridos, interdisciplinarios– 
anticiparon el giro participativo y procesual que adoptaron las prácticas 
artísticas y curatoriales contemporáneas décadas más tarde.

En definitiva, este proyecto puede entenderse como una alter-insti-
tución feminista autogestionada: una infraestructura de cuidado donde la 
creación cultural y la vida cotidiana se entrelazaron, haciendo del feminis-
mo no solo una corriente de pensamiento, sino una práctica sostenida de 
transformación y comunidad.

p r ác t i ca s c r e at i va s d e  o r g a n i z ac i ó n p o l í t i ca

LaSal desarrolló formas profundamente creativas y colectivas de organi-
zación política, cuya relevancia resuena tanto en la historia del feminismo 
como en los modelos curatoriales y artísticos contemporáneos. La organi-
zación entendía la cultura y el ocio como actos políticos: círculos de lectura, 
talleres, debates, fiestas, performances, exposiciones, asesorías legales y acti-
vidades de salud o autoconocimiento convivían con una intensa producción 
editorial y con la creación de redes transnacionales de acción feminista.



a
r

t
íc

u
l

o

      141

Lejos de concebir su trabajo como una plataforma para la promoción 
individual, laSal utilizó la provisión de infraestructuras alternativas como 
una práctica curatorial en sí misma: poner el espacio, el tiempo y los cuer-
pos al servicio de la construcción colectiva de saberes y afectos. La figura 
de Mari Chordà, artista y poeta prolífica, es paradigmática en este sentido: 
cofundadora del colectivo, nunca expuso allí su propia obra, sino que pro-
gramó la de otras, como Eugènia Balcells, cuya instalación Boy Meets Girl 
(1978) se mostró por primera vez en el espacio antes de incorporarse, años 
más tarde, a la colección del Museo Reina Sofía.

El abanico de actividades desbordó cualquier clasificación rígida en-
tre arte, activismo y vida cotidiana. A lo largo de sus años de funcionamien-
to el proyecto acogió lecturas de poesía, estrenos teatrales, presentaciones 
de libros, cursos de pintura o astrología, talleres de autoexpresión corporal 
con Ester Bonet, seminarios de antropología con Marta Moia y Rita Prie-
to, y un seminario sobre Virginia Woolf impartido por Marta Pessarrodo-
na. Todo ello configuró un programa tan plural como comprometido, que 
abordaba los aspectos materiales, legales, médicos y simbólicos de la vida de 
las mujeres bajo el patriarcado.

Los grupos de autoconciencia fueron, además, un pilar central de su 
actividad. Inspirados en las prácticas de autoayuda feminista surgidas en 
Estados Unidos y en los feminismos de la diferencia italianos, estos espa-
cios promovían la reflexión colectiva sobre temas entonces poco discutidos: 
la autogestión, las relaciones afectivas y políticas, la maternidad, el lesbia-
nismo o la doble militancia.

De este modo, laSal convirtió la organización política en un proceso 
creativo y afectivo, en el que el pensamiento feminista se producía en co-
mún y desde el cuerpo, a través de la conversación, la escucha y la práctica 
compartida.



a
r

t
íc

u
l

o

      142

ac t i v i da d e d i t o r i a l  i n d e p e n d i e n t e

Además de ser un espacio de encuentro y experimentación, laSal fue un nú-
cleo de intensa producción intelectual y editorial independiente. Su labor 
cubrió un vacío estructural en el Estado español, que aún no contaba con 
infraestructuras académicas o curatoriales capaces de sostener la investiga-
ción feminista. A través del trabajo editorial, el colectivo anticipó modelos 
de trabajo en conjunto y críticos que hoy consideramos fundamentales en el 
pensamiento curatorial contemporáneo, articulando redes transnacionales 
de conocimiento y afecto.

Como recuerdan mujeres de la comunidad de laSal, “sus publicaciones 
nos cambiaron la vida” (Varios autores, 2006, p. 21). El catálogo perseguía 
dos grandes objetivos: por un lado, desentrañar el papel del lenguaje en la 
cultura patriarcal y visibilizar los debates feministas de su tiempo; por otro, 
reconectar con las “madres verticales y horizontales de todas las épocas”, 
rescatando genealogías olvidadas y situando en un mismo plano estrategias 
de visibilización de autoras catalanas, españolas e internacionales, tanto del 
Norte como del Sur global. Estas redes afectivas y políticas, que atravesaron 
sus publicaciones, ofrecieron una alternativa radical al modelo hegemónico 
del feminismo estadounidense y a su tendencia al aislamiento político.

Durante sus doce años de actividad, laSal publicó más de sesenta 
títulos y distribuyó alrededor de 180 000 ejemplares en seis colecciones 
dedicadas a la narrativa, la literatura clásica, la poesía, la salud de las mu-
jeres, el ensayo y la teoría feminista (Godayol, 2020, p. 123). Su colección 
más emblemática, Cuadernos Inacabados, introdujo ensayos pioneros sobre 
sexualidad, lenguaje y política, con autoras anglosajonas, francesas, italia-
nas, latinoamericanas y locales. Entre ellos destaca “Las, los, les (lis, lus): 
el sistema sexo-género y la mujer como sujeto de transformación social” 
(1983), de María Jesús Izquierdo (1983/2021), un texto que, décadas antes 
de la formulación teórica del transfeminismo, ya cuestionaba la concep-
ción binaria del género y abría el pensamiento feminista a nuevas formas 



a
r

t
íc

u
l

o

      143

de subjetividad. En el prólogo de su reedición en 2018 –impulsada por la 
escritora transfeminista Itziar Ziga–, Izquierdo reconoce haber anticipado 
lo que hoy denominamos pensamiento queer, “aunque sin la terminología 
actual” (p. 5).

Este gesto editorial, junto con el diálogo intergeneracional que pro-
pició su reedición, ilumina una genealogía transfeminista y citacional que 
atraviesa el tiempo: una forma de transmisión del saber que entiende la 
lectura, la escritura y la edición como prácticas de cuidado y de continuidad 
política. En este sentido, Cuadernos Inacabados encarna el propio principio 
de laSal: una infraestructura feminista abierta, en proceso, donde el pensa-
miento colectivo se mantiene vivo a través de la palabra compartida.

d e s p u é s d e  c o n s t r u i r:  t r a d u c c i o n e s 
i n f r a e s t r u c t u r a l e s o p o l í t i ca s d e  v i t r i n a

En el panorama académico y cultural español posterior a la dictadura, ca-
racterizado por lo que Jesús Carrillo (2018) ha descrito como un cierto nar-
cisismo institucional y una resistencia histórica a dialogar con formas alter-
nativas de producción de conocimiento, (p. 680) el Museo Reina Sofía ha 
asumido, desde comienzos del siglo XXI, funciones que antes no existían en 
el ámbito universitario: las de una infraestructura crítica y discursiva. A tra-
vés de su Departamento de Actividades Públicas y su Centro de Estudios, 
la institución ha incorporado seminarios, programas de máster y publica-
ciones como parte de su agenda curatorial, expandiendo el rol tradicional 
del museo desde la exposición hacia la producción y el sostenimiento del 
pensamiento crítico (Mir, 2022)

Tras la crisis de 2008, el Reina Sofía emprendió un giro social, edu-
cativo y feminista que implicó repensar sus propias infraestructuras y los 
relatos heredados de la Transición democrática. Este proceso no se limitó 
a la ampliación del canon artístico, sino que buscó reparar las fracturas 
de la memoria postdictatorial mediante la incorporación de materiales y 



a
r

t
íc

u
l

o

      144

prácticas de activismo político y feminista que habían sido excluidos del 
relato oficial. En ese marco, el museo ha aprendido –no sin tensiones– de 
las estrategias de autoorganización de colectivos históricos como laSal, in-
tegrando parte de sus materiales a su colección y a su discurso curatorial 
(Carrillo, 2018, p. 684).

Sin embargo, esta incorporación ha sido intermitente y desigual. Du-
rante la remodelación de la colección en 2011, el museo adquirió fotogra-
fías, publicaciones y cómics vinculados a laSal, que se exhibieron en una 
sala dedicada a los feminismos de los años setenta y ochenta [fig. 1]. Años 
más tarde, en la reordenación de 2021, estos materiales desaparecieron del 
recorrido, sustituidos por obras de los años noventa que pretendían ofrecer 
una lectura global del feminismo contemporáneo. Paradójicamente, este 
nuevo relato –que incluye referencias nacionales como el colectivo vasco 
Erreakzioa/Reacción e internacionales como Jo Spence o las Guerrilla Gir-
ls– vuelve a relegar las genealogías locales al papel de contexto o anteceden-
te, volviéndolas intercambiables y diluyendo su especificidad política.

En el caso de laSal, los materiales han sido encerrados en vitrinas, 
acompañando las obras de otras artistas, pero desvinculados de su origen 
como infraestructura viva. La disposición de los objetos –carteles, foto-
grafías, libros de la colección Cuadernos Inacabados– produce una lectura 
documental y estática que, aunque reconoce su valor histórico, desactiva su 
potencia política y afectiva. Como señaló una estudiante española en un 
seminario de máster en Viena, enfrentarse a aquellas vitrinas resultaba “vio-
lento”: ver la política feminista “congelada” en un cubo blanco generaba la 
sensación de que aquello que había nacido como práctica colectiva quedaba 
convertido en reliquia (I. Landa, comunicación personal, 2022).

La distancia entre el gesto originario de LaSal y su representación 
museográfica evidencia una contradicción: mientras el museo se propone 
aprender del activismo histórico, su lógica expositiva –basada en la visibili-
dad controlada y en la jerarquía del objeto artístico– reproduce las mismas 
estructuras que aquellas prácticas buscaban desestabilizar. Así, las obras que 



a
r

t
íc

u
l

o

      145

LaSal promovió, como Boy Meets Girl de Eugènia Balcells [fig. 2], reapare-
cen en la colección del Reina Sofía dentro del “cubo blanco”, descontextua-
lizadas de la red afectiva y política que las hizo posibles.

c o n c l u s i ó n

Frente a los relatos oficiales que presentan la Transición como un proceso 
ejemplar y cerrado, el recorrido de laSal muestra un paisaje político y cultu-
ral marcado por lo inacabado, la ruptura y la supervivencia, pero también por 
la colectividad, la solidaridad y la vitalidad. Las tensiones que aún atraviesan 
las infraestructuras culturales del Estado español –el arte, la edición o la uni-
versidad– siguen revelando las huellas que ha dejado el borrado histórico de 
las voces disidentes. En ese contexto, la escasez intelectual, la lucha activista 
y la amnesia política se reflejan en infraestructuras estatales rígidas, de las 
que los cuerpos –feministas, disidentes, precarios– tuvieron que escapar para 
construir, desde los márgenes, espacios donde antes no los había.

LaSal, con sus prácticas sostenidas de edición, organización y cuidado, 
fue una de esas infraestructuras nacidas de la necesidad. Desde su pequeña 
escala autogestionada y sus ambiciones de ser visibles a nivel local, nacional 
e internacional creó los cimientos de una cultura feminista democrática 
que el Estado no supo o no quiso generar. Comprender su legado implica 
reconocer que hacer infraestructura no consiste solo en levantar estructuras 
materiales, sino en sostener relaciones, traducir afectos, reparar vínculos e 
historias rotas, y abrir posibilidades de futuro.

En este sentido, las prácticas de laSal forman parte de una genealogía 
feminista catalana, española, sur-europea y sureña guiada por una episte-
mología transfeminista, situada y relacional, que se resiste a los marcos ce-
rrados de las “olas” o las cronologías lineales. Su trabajo en una infinidad 
de ámbitos materiales, y su espíritu plural, prosex, antiautoritario e interge-
neracional anticipó debates contemporáneos sobre género, cuerpo y poder, 
y da cuenta de cómo el pensamiento feminista se produce también en la 



a
r

t
íc

u
l

o

      146

práctica cotidiana: en una mesa compartida, en una asamblea, en la edición 
de un libro o en una conversación sostenida en el tiempo.

Las presencias y ausencias de laSal en el Museo Reina Sofía conden-
san las paradojas de la institucionalización del feminismo. Su incorpora-
ción parcial a la colección del museo y su visibilidad intermitente son, sin 
duda, un gesto de reconocimiento histórico, pero también una señal de los 
límites del dispositivo museográfico y de un discurso curatorial de Estado 
que sigue desdeñando a sus propias madres. Al ser trasladados a las vitrinas 
del cubo blanco, los materiales de laSal –carteles, fotografías, ejemplares 
de Cuadernos Inacabados– quedan visibles pero desactivados: ya no pueden 
tocarse ni circular y se convierten en documentación de un movimiento po-
lítico, más que en prácticas de pleno derecho, mientras que las obras de arte 
visual que sí fueron expuestas en sus espacios autogestionados son extraídas 
de ese contexto y reubicadas en las salas del museo. Aquello que nació como 
práctica viva, colectiva y precaria corre así el riesgo de quedar inmovilizado 
e invisibilizado bajo la lógica del patrimonio.

Esta tensión entre reconocimiento y neutralización encierra una pre-
gunta crucial: ¿cómo pueden las instituciones aprender del impulso institu-
yente de los feminismos sin absorberlo ni despojarlo de su potencia política? 
La respuesta no reside en la mera visibilidad de prácticas históricas, sino en 
la capacidad de las infraestructuras culturales para hacerles justicia y repen-
sarse desde el cuidado, integrando modos de hacer que prioricen la relación, 
la escucha y la experimentación por sobre la jerarquía y la espectacularidad.

LaSal interpela al museo contemporáneo y, por extensión, a las insti-
tuciones culturales en su conjunto: el desafío no consiste en conservar docu-
mentos, sino en mantener vivo el gesto político del cuidado compartido, esa 
forma de construir mundo desde la fragilidad y la cooperación. La imagen de 
un libro de Cuadernos Inacabados encerrado en una vitrina resulta elocuente: 
recuerda lo que el feminismo ha hecho –poner el conocimiento en circula-
ción, hacerlo sentir, hacerlo cuerpo– y, al mismo tiempo, señala lo que aún 
falta por hacer: abrir las vitrinas, dejar que ese saber vuelva a respirar.



a
r

t
íc

u
l

o

      147

Repensar, hacer visible y sostener infraestructuras feministas –tanto 
las históricas como las actuales– sigue siendo una tarea urgente. Significa 
asumir que los feminismos, en su multiplicidad, no solo producen teoría 
o arte, sino que reorganizan el tejido mismo de lo común. En ese sentido, 
escribir, editar, archivar y cuidar son también formas de construir infraes-
tructura: gestos que mantienen vivo el pulso de una memoria colectiva que 
no se deja congelar.



a
r

t
íc

u
l

o

      148

Figura 1. LaSal, vista de exposición, sala de la colección, Museo Reina 
Sofía, enero de 2020.



a
r

t
íc

u
l

o

      149

Figura 2. Fotograma de video de la vista de exposición, Eugènia Balcells, 
Boy Meets Girl (1978), Colección 3. De la revuelta a la posmodernidad (1962-
1982), Museo Reina Sofía.



     150

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

albaladejo garcía, n., & noble, f. (eds.). (2025). Authoring female 
identities in Spanish and Latin American art and media. Palgrave 
Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-031-81444-0_2

almerini, k. (2014). LaSal, bar-biblioteca feminista en Barcelona: 
Empoderamiento femenino y cultura visual. Boletín de Arte, (35), 83–
100.

balcells, a. (1978). El feminismo en Cataluña: El grupo “LaSal” y la 
“Jornada Catalana de la Dona”. Nova Terra.

bofill abelló, m. (2014). Décadas de feminismo: Historia de mi práctica 
de la relación. Duoda, (47), 16–46.

carrillo, j. (2015). Arte en España (1939–2015): Ideas, prácticas, políticas. 
Cátedra.

carrillo, j. (2018). Sin transición. En J. Albarrán (Ed.), Arte y transición 
(2.ª ed., pp. 677–688). Brumaria.

cornellà-detrell, j. (2013). The afterlife of Francoist cultural policies: 
Banned books, censorship, and translation. Hispanic Research Journal, 
14(2), 129–143.

fernández garrido, s., & araneta, a. (2017). Transfeminismo. En L. 
Platero Méndez, M. Rosón Villena, & E. Ortega Arjonilla (Eds.), 
Barbarismos queer y otras esdrújulas (pp. 416–424). Edicions Bellaterra.

garbayo maeztu, m. (2016). Cuerpos que aparecen: Performance y 
feminismos en el tardofranquismo. Consonni.

garriga-lópez, c. s. (2016). Transfeminismo: Una genealogía y cartografía 
transnacional de un movimiento micropolítico. TSQ*Now. https://
www.tsqnow.online/post/transfeminismo



     151

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía godayol, p. (2020). Un espacio de trabajo en relación. Transfer, 15(1–2), 
115–141. https://doi.org/10.1344/transfer.2020.15.115-141

izquierdo, a. (1983/2021). Las, los, les (lis, lus): El sistema sexo/género 
y la mujer como sujeto de transformación social. (Reedición en línea).

izquierdo, a. (2018). Feminidades y masculinidades en la cultura de la 
novela. Cátedra.

koyama, e. (2001). The transfeminist manifesto. Eminism. https://
eminism.org/readings/pdf-rdg/tfmanifesto.pdf

krasny, e. (2015). Feminist ethics and the spirit of care. En J. Ladner 
& K. Graw (Eds.), Feminist futures of spatial practice: Materialism, 
activism, dialogues, pedagogies, projections (pp. 173–193). Sternberg 
Press.

krasny, e. (2018). On care and citizenship: Performing healing (in) 
the museum. En M. Lauf & A. Zólyom (Eds.), Collecting in time: 
Curatorial approaches to time-based works of art. De Gruyter.

marzo, j. l., & mayayo, p. (2015). Autoconciencia: Un rastro ineludible. 
En J. L. Marzo & P. Mayayo, Arte en España (1939–2015): Ideas, 
prácticas, políticas (pp. 328–360). Cátedra.

mayayo, p. (2008). Què ha canviat? Ser dona i artista (feminista?) a l’Estat 
espanyol, 1986–2006. En Eufòries, desencisos i represions: Art i 
feminisme a Catalunya (pp. 57–72). MNCARS.

mayayo, p. (2009). Historias de mujeres, historias del arte. Cátedra.

meisner christensen, s., & mader, r. (2020). Introduction: New 
infrastructures: Performative infrastructures in the art field. 
Passepartout: Journal of Art History, 22(40), 5–12.

nochlin, l. (1971). Why have there been no great women artists? 
ArtNews, 69(9), 22–39, 67–71.



     152

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía richard, n. (1986). Márgenes e instituciones: arte en Chile desde 1973. 
Francisco Zegers.

Tronto, J. C. (1993). Moral boundaries: A political argument for an ethic 
of care. Routledge.

varios autores. (2006). Los orígenes del transfeminismo en el Estado 
español. Ca la Dona, (53), 21.

ziga, i. (ed.). (2018). Devenir perra. Bellaterra.



     153

n o ta

Este artículo es una versión adaptada de un capítulo más extenso titula-
do “Collective Labour of Care: Building Feminist Infrastructures in the 
Post-Dictatorial Spanish State”, publicado en N. Albaladejo García y F. 
Noble (Eds.), Authoring Female Identities in Spanish and Latin Ameri-
can Art and Media (pp. 17–48). Cham: Palgrave Macmillan. https://doi.
org/10.1007/978-3-031-81444-0_2. 

En esta versión, que mantiene la arquitectura teórica y contextual del 
texto original, el foco analítico se centra exclusivamente en laSal –bar-bi-
blioteca y editorial feminista activa en Barcelona entre 1977 y 1990– como 
caso paradigmático de ìinfraestructura feminista”, entendida no solo como 
espacio físico, sino como entramado de relaciones, saberes, prácticas de cui-
dado y estrategias de supervivencia que hicieron posible la emergencia de 
voces feministas en un país marcado por décadas de silencio dictatorial y 
por una democracia naciente poco dispuesta a otorgarles centralidad. Asi-
mismo, se examina cómo la memoria del colectivo ha sido parcialmente re-
cuperada en la historiografía y, de manera más reciente, en el Museo Reina 
Sofía, donde su inclusión institucional revela tanto el reconocimiento de su 
legado como las tensiones de patrimonializar prácticas que nacieron como 
vivas, precarias y colectivas.

s o b r e l a au t o r a

Carlota Mir (Granada, 1991) es comisaria, escritora e investigadora. Doc-
toranda en Filosofía en la Academia de Bellas Artes de Viena, desarrolla 
una tesis sobre infraestructuras y prácticas editoriales feministas en la Es-
paña posdictatorial a partir del archivo del colectivo barcelonés laSal: Edi-
cions de les Dones (1977–1990). Su investigación articula práctica cura-
torial, historiografía feminista y escritura como método, proponiendo una 
crítica infraestructural feminista centrada en los vínculos entre cuidado, 
archivo y organización colectiva.

s
o

b
r

e
 l

a
 a

u
t

o
r

a
 ·

 n
o

ta



     154

s
o

b
r

e
 l

a
 a

u
t

o
r

a
 ·

 n
o

ta Ha sido becaria predoctoral de la Academia Austríaca de Cien-
cias (OAW, 2022–2024) y ha realizado estancias de investigación en Ca 
la Dona (Barcelona) y la Universidad Autónoma de Madrid. Su trabajo 
ha recibido apoyo de instituciones como el Museo Reina Sofía, el British 
Council, Creative Europe, el Royal Institute of Art de Estocolmo o el Ita-
lian Council.

Entre sus proyectos recientes destacan “Cosmologías vulnerables” 
(Museo Reina Sofía, 2022–2025), sobre arte, cuidados y diversidad funcio-
nal; “Trampoline House” (documenta fifteen, 2022), sobre justicia migrato-
ria y hospitalidad; y la red TEJA, dedicada a crear estructuras de apoyo para 
artistas en contextos de emergencia.

Es coeditora de los libros Cosmologías vulnerables. Prácticas artísticas, 
cuidados y diversidad funcional (Catarata, 2025) y Propositions on Translocal 
Solidarity (Archive Books, 2026), y autora de capítulos en Curating as Fe-
minist Organizing (Routledge, 2022), Radicalizing Care (Sternberg Press, 
2021) y Alternative Voices: Curating Female Subjectivities in Spanish and La-
tin American Art (1920–2020) (Palgrave, 2025). Sus ensayos han aparecido 
en VIS: Nordic Journal for Artistic Research, Quintana, INSERT y Cua-
dernos de Teoría Social.

Su práctica combina investigación, escritura y curaduría como formas 
de infraestructura afectiva: modos de construir continuidad, memoria y fu-
turo dentro de genealogías feministas que siguen vivas y en movimiento.



Schroder, D. (2025). “Reseña: Reflexiones feministas sobre los cuidados”. Cuadernos de Teoría 
Social 11 (22): 155-162

Reflexiones feministas sobre los cuidados
Daniela Alegría y Lieta Vivaldi (Eds.). LOM, 2024. 262 págs.

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-203

r
e

s
e

ñ
a

Daniela Schroder
Universidad de Buenos Aires

danielaschb@gmail.com



    156

r
e

s
e

ñ
a

Reflexiones feministas sobre los cuidados reúne un conjunto de trabajos que dia-
logan con los debates contemporáneos sobre los cuidados, tanto en su dimen-
sión teórica como empírica (Faur, 2021). El volumen aborda esta problemáti-
ca desde una diversidad de disciplinas –que van desde la filosofía y la ciencia 
política hasta el derecho, la medicina y la enfermería– e incorpora, además, 
perspectivas provenientes de saberes vinculados a la práctica y el activismo en 
torno a los cuidados. El diálogo entre estas miradas contribuye significativa-
mente a la conformación de un campo de estudios y de acción política, lo que 
es, sin duda, uno de los principales aportes de esta publicación.

	 La impronta interdisciplinaria del volumen se advierte ya en la tra-
yectoria de sus editoras. Daniela Alegría Fuentes es licenciada en Filoso-
fía por la Universidad de Chile y doctora en Filosofía por la Universidad 
Complutense de Madrid y la Pontificia Universidad Católica de Chile, 
mientras que Lieta Vivaldi Macho es abogada de la Universidad de Chile 
y doctora en Sociología por Goldsmiths College (Londres). El libro, fruto 
de un seminario realizado en 2022, se nutre precisamente de este encuen-
tro entre formaciones disciplinares distintas, anticipando el enfoque plural 
con el que se abordan los cuidados y articulando reflexión teórica, análisis 
normativo y aproximaciones situadas a las prácticas de cuidado.

La publicación se produce y dialoga directamente con un escenario 
marcado por la profundización de la llamada crisis de los cuidados, esto es, 
el desajuste estructural entre su creciente demanda social y la organización 
desigual y precarizada de su provisión, que continúa descansando mayo-
ritariamente en el trabajo no remunerado de las mujeres, especialmente 
de aquellas empobrecidas y racializadas. El envejecimiento demográfico, la 



    157

incorporación masiva de las mujeres al mercado laboral, la mercantilización 
parcial de las tareas de cuidado y el retraimiento de los sistemas públicos de 
bienestar han puesto en evidencia la insostenibilidad de esta organización 
de la reproducción de la vida.

Estos fenómenos ya estaban en curso cuando la pandemia por CO-
VID-19 generó una masificación del debate público sobre los cuidados. En 
este contexto, el concepto se ha consolidado como un problema político 
central, objeto de debates académicos, disputas feministas y crecientes de-
mandas de reconocimiento, redistribución y corresponsabilidad social, lo 
que otorga especial relevancia a una publicación que busca pensar crítica-
mente sus fundamentos, tensiones y alternativas. En América Latina, las 
discusiones éticas y políticas sobre los cuidados han estado estrechamente 
vinculadas al desarrollo reciente del feminismo, tanto como movimiento 
social como perspectiva política, permeando y enriqueciendo los espacios 
de investigación y de creación de políticas públicas. En Chile, como señalan 
muchos trabajos aquí reunidos, el derecho al cuidado y la creación de una 
institucionalidad pública que lo garantice fue parte de la propuesta de Nue-
va Constitución rechazada en el plebiscito del 4 de septiembre de 2022.

Entre los principales nudos críticos que recorre el libro, la ambigüe-
dad del concepto cuidados ocupa un lugar central desde las primeras páginas 
y atraviesa el conjunto completo. La falta de consenso sobre su significado, 
así como la excesiva amplitud o laxitud de sus definiciones, tiende a des-
dibujar sus potencialidades políticas y críticas, a la vez que entraña riesgos 
significativos. Más aún, existe cierto consenso en que la masificación del 
debate público en los últimos años ha hecho necesario volver a pensar en 
qué consiste su práctica. Así, como todo concepto histórico, los cuidados 
aparecen ante todo como un campo de disputa. 

En este sentido, el texto de Joan Tronto comienza por retomar la defi-
nición de cuidado elaborada junto a Berenice Fisher, que lo entiende como 
“una actividad de la especie que comprende todo lo que hacemos para man-
tener, continuar y reparar nuestro ‘mundo’ para que podamos vivir en él lo 

r
e

s
e

ñ
a



    158

mejor posible”, incluyendo en ese mundo los propios cuerpos, el yo y el 
entorno, todo entrelazado en una red de sostenimiento de la vida (Alegría 
& Vivaldi, 2024, p. 22). Esta definición es recuperada y discutida por buena 
parte de los trabajos posteriores, funcionando como un punto de referencia 
común que habilita un diálogo productivo. En línea con este debate con-
ceptual, la noción de una “democracia cuidadora”, propuesta por Tronto, 
surge a propósito del reconocimiento de que el cuidado en sí mismo no es 
necesariamente una idea progresista, sino que, de hecho, puede entrañar 
lógicas de “protección” profundamente patriarcales, clasistas y colonialistas. 

Otro de los ejes centrales del volumen es una revisión crítica de la 
tradición del pensamiento político liberal, en la que el individuo autónomo 
ocupa un lugar privilegiado. Esta revisión da lugar a un giro ontológico que 
pone en el centro el concepto de interdependencia (Tronto, Vivaldi y Ried, 
entre otros). El reconocimiento de la vulnerabilidad de todos los seres vi-
vos –no solo humanos– y de su dependencia mutua desplaza el foco de las 
preocupaciones públicas hacia la construcción de una comunidad política 
orientada a garantizar formas de organización colectiva que aseguren una 
protección justa. Desde esta perspectiva, el carácter universal de la interde-
pendencia permite comprender los cuidados como una cuestión que con-
cierne a todas las personas, aunque de maneras diversas, a lo largo de las 
distintas etapas y momentos de la vida.

Los debates en torno a los cuidados también aparecen en diálogo con 
numerosas tradiciones históricas de pensamiento político. Como bien se-
ñala Luciana Cadahia, estas problemáticas han estado siempre presentes en 
la tradición republicana, e incluso se remontan a la antigüedad grecolatina, 
a pesar de que tales continuidades históricas suelan omitirse. 

Entre esas tradiciones de pensamiento político, diversos artículos 
abordan explícitamente el diálogo con las perspectivas feministas sobre 
la reproducción social (Farris, Álvarez, Retamal, entre otros), de la que son 
en gran medida herederos los debates contemporáneos sobre cuidados. El 
concepto feminista de reproducción social fue fruto del llamado debate 

r
e

s
e

ñ
a



    159

sobre el trabajo doméstico de las décadas de 1970 y 1980, que involucró al 
heterogéneo campo del feminismo socialista a nivel transnacional. Pese a 
sus diferencias, tanto las corrientes marxistas como autonomistas coinci-
dieron en criticar una concepción ortodoxa del capitalismo que solo con-
sideraba el trabajo asalariado (que produce valor), sin tomar en cuenta que 
el trabajo de reproducción de la fuerza de trabajo es indispensable para el 
capital. Aunque los términos cuidados y reproducción social muchas veces se 
utilizan casi como sinónimos, resulta pertinente y enriquecedor atender a 
los matices que los distinguen.

En ese sentido, uno de los aportes centrales de este libro es hacer-
se cargo de estos matices y recoger los ricos debates feministas contem-
poráneos entre ambas perspectivas. Mientras autoras como Joan Tronto 
prefieren hablar de cuidados con el propósito de desplazar la centralidad 
de la producción (que tiende a reproducirse incluso en la noción de re-pro-
ducción) e incluir los afectos, autoras como Valentina Álvarez advierten el 
riesgo de concebir los cuidados como si pudiesen existir “por fuera” de la 
formación social capitalista, o incluso en oposición a ella, como si fuesen 
intrínsecamente anticapitalistas. Frente a ello, el concepto de reproducción 
social tiene la ventaja de situar claramente las actividades de mantenimien-
to diario y generacional de la vida como parte de la relación social del ca-
pital. Por su parte, Sara Farris propone integrar los aspectos más relevantes 
de ambos enfoques, para construir un feminismo que tenga la capacidad de 
explicar rigurosamente la realidad, a la vez que pueda ofrecer un horizonte 
ético y político alternativo.

Junto a estas discusiones conceptuales, numerosos textos que parten 
de experiencias concretas en torno a los cuidados abordan de manera situa-
da algunas de las cuestiones centrales del campo, como el trabajo de cuida-
dos y la ética del cuidado. Estas contribuciones interrogan críticamente la 
naturalización de los cuidados como una labor propia de las mujeres y de 
los cuerpos feminizados, así como la necesidad de reconocer y valorar for-
mas alternativas de provisión –en particular aquellas de carácter comunita-

r
e

s
e

ñ
a



    160

rio–, poniendo en tensión los marcos familiares y mercantiles que históri-
camente han organizado su distribución y sostenimiento. En este sentido, 
los trabajos reunidos no solo aportan diagnósticos anclados en prácticas y 
experiencias específicas, sino que también abren preguntas políticas sobre 
las condiciones materiales, sociales y afectivas que hacen posible el sosteni-
miento de la vida.

En definitiva, el libro tiene el enorme valor de contribuir a la tarea 
colectiva de ir configurando un concepto histórico de cuidados que per-
mita interrogar e intervenir críticamente sobre un escenario de crisis de 
la reproducción social del capitalismo del siglo XXI. Como señala María 
Sol Anigstein en el prólogo, contribuye a ir sedimentando y encadenando 
conceptos en un bosquejo de lo que podría ser una teoría feminista de los 
cuidados. Este aporte se construye, por una parte, a partir de la recepción 
y discusión de debates transnacionales sobre el lugar de los cuidados en 
la ética y la política; y, por otra, desde la experiencia concreta de nuestras 
sociedades al imaginar, ensayar y practicar formas de organización del cui-
dado orientadas a una transformación social en un sentido emancipador. 

Sin duda, muchas de las líneas de investigación y trabajo político pre-
sentes en esta obra merecen continuar en permanente debate, en especial en 
el contexto chileno, en el que en enero de 2026 se logró un avance histórico: 
la aprobación de la ley que reconoce el derecho al cuidado y crea el Sistema 
Nacional de Apoyos y Cuidados. Este hito, fruto de años de organización y 
lucha de quienes cuidan, abre la posibilidad de inaugurar una nueva etapa 
en el abordaje social, político e institucional de los cuidados.

r
e

s
e

ñ
a



     161

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

alegría, d., & vivaldi, l. (eds.). (2024). Reflexiones feministas sobre los 
cuidados. LOM.

faur, eleonor. “cuidado”. (2021). Nuevo diccionario de estudios de género y 
feminismos. Gamba, Susana & Tania Diz (Eds.). Biblios.



     162

s
o

b
r

e
 l

a
 a

u
t

o
r

a
 

s o b r e lo s au t o r a

Daniela Schroder Babarovic es doctora (c) en Historia por la Universidad 
de Buenos Aires, Magíster en Estudios Latinoamericanos (U. de Chile) y 
Licenciada en Lengua y Literatura HIspánica (U. de Chile). Su investiga-
ción aborda el proceso de politización feminista durante la dictadura en 
Chile y el rol de las publicaciones periódicas de organizaciones de mujeres 
durante la década de 1980.



Saavedra Vergara, F. & Hernández Ovalle, C. (2025). Reseña: Interdependencia universal y 
cuidados promiscuos: Desafíos para el Chile contemporáneo. Cuadernos de Teoría Social 11 (22): 
163-173

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-202

r
e

s
e

ñ
a

Interdependencia universal  
y cuidados promiscuos 

Desafíos para el Chile contemporáneo

Fernanda Omayra Saavedra Vergara
Universidad Diego Portales

fernanda.saavedra2@mail.udp.cl

Catalina Consuelo Hernández Ovalle
Universidad Diego Portales

catalina.hernandez5@mail.udp.cl

The Care Collective.  
El Manifiesto de los Cuidados, Bellaterra, 2021. 130 págs.



    164

r
e

s
e

ñ
a

i n t r o d u c c i ó n 

El manifiesto de los cuidados, obra colectiva escrita por Andreas Chatzidakis, 
Jamie Hakim, Jo Littler, Catherine Rottenberg y Lynne Segal (The Care 
Collective, 2021), emerge en un contexto global marcado por la crisis sani-
taria del COVID-19, evento que no actuó como un fenómeno aislado, sino 
como un dispositivo revelador de las fracturas estructurales del capitalismo 
contemporáneo.

El texto se inscribe en la tradición del manifiesto político y articula 
su propuesta a partir de una lógica de escalas concéntricas que organiza el 
desarrollo de la obra (pp. 33-46). Tras sentar sus bases teóricas, el análisis 
comienza cuestionando el parentesco y la familia nuclear en el capítulo 2, 
donde se aboga por lazos afectivos más amplios (pp. 47-60); se expande 
luego hacia las comunidades en el capítulo 3, enfocado en el apoyo mutuo 
y el espacio público (pp. 61-78); continúa con el Estado en el capítulo 4, 
reimaginando las infraestructuras públicas de bienestar (pp. 79-92); avanza 
hacia la economía en el capítulo 5, donde contrapone lógicas de mercado 
con modelos cooperativos (pp. 93-110); y culmina finalmente en la esfera 
global en el capítulo 6, abordando la interdependencia transnacional y eco-
lógica (pp. 111-123).

La tesis central de los autores es que la actual “crisis de los cuidados” 
no es accidental, sino el resultado de un modelo que prioriza la ganancia 
por sobre la vida. Frente a esto, proponen una política de “interdependencia 
universal” y de “cuidados promiscuos” –vínculos que exceden los lazos de 
sangre– como única vía para la sostenibilidad social y ecológica. A conti-



    165

nuación, se analizan los nudos críticos de la obra, poniendo sus categorías 
en diálogo con la realidad chilena, con el fin de problematizar su alcance en 
contextos atravesados por desigualdades persistentes.

l a “b a n a l i da d d e l a fa lta d e  c u i da d o s”

El argumento central del Manifiesto se erige en torno a la conceptualiza-
ción del “abandono organizado”. Para los autores, la desprotección social 
contemporánea no debe leerse como una falla técnica del sistema o una 
negligencia burocrática, sino como un diseño deliberado del neoliberalis-
mo, que ha externalizado el bienestar hacia el mercado –es decir, para quien 
pueda pagarlo– o, en su ausencia, hacia la labor invisible y no remunerada 
de las mujeres, ejercida fundamentalmente al interior del hogar, a menudo 
a costa de una doble jornada laboral (The Care Collective, 2021). Es en la 
capacidad de nombrar y politizar este diseño estructural donde radica la 
mayor potencia analítica de la obra.

Para sostener este diagnóstico, el colectivo utiliza, por un lado, la ética 
del cuidado de Joan Tronto (1993), quien afirma que el cuidado no es un 
sentimiento privado, sino una actividad de la especie que incluye todo lo 
que hacemos para mantener, continuar y reparar nuestro mundo. Tronto 
(1993) sostiene que la efectividad de este tipo de ética requiere de cuatro 
dimensiones interconectadas: la atención (reconocer la necesidad de cuida-
do), la responsabilidad (asumir la tarea de cuidar), la competencia (realizar 
el cuidado de manera eficaz) y la capacidad de respuesta (considerar la pos-
tura de quien recibe el cuidado). 

Por otro lado, el Manifiesto pone esta teoría en tensión al resignificar el 
concepto de Hannah Arendt (1963) conocido como “banalidad del mal”. A 
partir de esta noción, el colectivo acuña la idea de la “banalidad de la falta de 
cuidados” con el fin de problematizar la forma en que las sociedades contem-
poráneas han naturalizado la indiferencia frente al sufrimiento ajeno. Esta 
propuesta sostiene que la banalidad opera despojando la falta de cuidados 

r
e

s
e

ñ
a



    166

de su carga moral, transformando así la precariedad sistemática en un hecho 
cotidiano e invisible que inhibe la posibilidad de una indignación política.

e l  s u j e t o n e o l i b e r a l y  e l  “au t o c u i da d o”

Profundizando en su diagnóstico, la obra despliega una crítica estructural 
a la subjetividad promovida por el capitalismo neoliberal. Al denunciar la 
construcción de un individuo supuestamente autónomo y competitivo, su 
planteamiento nos permite establecer un diálogo fértil con otras conceptua-
lizaciones, como la de Yayo Herrero (2013) sobre la “ceguera antropológica”. 
Si leemos al Manifiesto desde esta perspectiva, es posible sostener que el 
neoliberalismo se sustenta en la incapacidad de reconocer nuestra interde-
pendencia y ecodependencia: al concebirnos como individuos desvinculados 
de la naturaleza y de los otros, se invisibilizan los trabajos que sostienen la 
vida y se crea una cultura que le da la espalda a su propia vulnerabilidad.

En esta línea, resulta sugerente el análisis propuesto por el libro al 
contrastar las formas de organización social previas a la consolidación del 
capitalismo –basadas en la convivencia– con aquellas que emergen bajo la 
racionalidad neoliberal, estructuradas en torno a la competencia. De acuer-
do con sus autores, esta deriva ha alterado profundamente nuestra per-
cepción de lo común (2021). Si a principios del siglo XX, para sociólogos 
como Georg Simmel (1986), la socialización consistía en el tejido de reci-
procidades que permitía convivir bajo objetivos compartidos, hoy la pulsión 
competitiva del mercado ha fracturado ese lazo. La hiperindividualización 
actual nos conduce así a observar el entorno no como un espacio de socorro 
mutuo, sino como un “campo de batalla” frente a nuestros pares (2021), 
donde la supervivencia individual desplaza a la cooperación.

Finalmente, el Manifiesto formula una crítica lúcida a la captura mer-
cantil del concepto de “autocuidado”, promovido como una mercancía de 
bienestar personal (2021). Esta observación resuena con fuerza en la expe-
riencia local: como advierten Kathya Araujo y Danilo Martuccelli (2012), 

r
e

s
e

ñ
a



    167

la exigencia de resiliencia en Chile se ha convertido en una carga individual 
estructural. El caso chileno valida, de este modo, la advertencia central de la 
obra analizada: el bienestar se presenta como un logro personal y no como 
un derecho colectivo.

t e n s i o n e s p o l í t i ca s:  e s ta d o c u i da d o r  
v s.  e s ta d o s d e e xc e p c i ó n

Frente a la agudización de la crisis de los cuidados, el colectivo plantea la 
necesidad de construir un “Estado cuidador”. Sin embargo, esta propuesta 
no aboga por un retorno al paternalismo burocrático, sino por una democra-
tización de los servicios públicos mediante lo que los autores denominan un 
“municipalismo radical”. Este consiste en devolver el poder de decisión y la 
gestión de recursos a las comunidades locales para internalizar el bienestar y 
la riqueza comunitaria. Al contrastar este horizonte con la realidad chilena, la 
hegemonía del Estado subsidiario no debe entenderse solo como una barrera, 
sino también como la evidencia de la necesidad de aplicar el modelo desarro-
llado en el texto. Mientras el libro imagina un aparato público que asume el 
cuidado como eje organizador, la institucionalidad local ha sido diseñada his-
tóricamente para la focalización y la externalización, lo que convierte al Es-
tado cuidador en una alternativa política urgente para superar dicho diseño.

El diagnóstico de la reciente Política Nacional de Apoyos y Cuida-
dos (2024) revela la tensión operativa de esta lógica: actualmente existen 
50 programas estatales dispersos en distintos ministerios, carentes de una 
articulación estructural, lo que obliga a las familias a navegar el sistema 
por sus propios medios. Esta situación resulta especialmente problemática 
porque, de acuerdo con los datos de la CAPI (2024), el quintil más pobre 
de la población tiene el doble de prevalencia de dependencia que el quintil 
más rico. Por lo tanto, en Chile, la fragmentación de los programas estatales 
profundiza una realidad estructural del país: la capacidad de ser cuidado 
está determinada por el capital económico.

r
e

s
e

ñ
a



    168

Finalmente, los autores advierten que este vacío dejado por el Estado 
no actúa en un espacio neutro, sino dentro de un terreno en disputa. Según 
ellos, la inseguridad vital producida por el abandono neoliberal es caldo 
de cultivo para el surgimiento de populismos de extrema derecha. Desde 
nuestra lectura, esta advertencia se conecta directamente con lo que Nancy 
Fraser (2020) denomina protección social reaccionaria: ante la intemperie, 
estos liderazgos seducen ofreciendo un cuidado selectivo, prometiendo pro-
teger solo a “los nuestros”, definidos en términos de pertenencia nacional y 
modelos familiares tradicionales. En el Chile contemporáneo, el avance de 
discursos sobre el orden y la seguridad –que responden a la crisis social con 
mayor control policial y cierre de fronteras en lugar de derechos– confirma 
nuestra interpretación de la tesis de Fraser (2020) aplicada al Manifiesto: 
cuando la democracia no garantiza seguridad material, el cuidado corre el 
riesgo de ser capturado como una herramienta autoritaria de exclusión, con 
efectos directos sobre los grupos más vulnerables de la sociedad.

c o m u n i da d e s q u e c u i da n

Para comprender la propuesta del tercer capítulo, dedicado a las “comunida-
des que cuidan” (pp. 61-77), es necesario situarlo dentro de la arquitectura 
general de la obra. Tras cuestionar, en el apartado previo, a la familia nuclear 
como unidad básica de bienestar –por considerarla una estructura injusta que 
sobrecarga a las mujeres y fomenta el aislamiento–, los autores expanden el 
análisis hacia el nivel comunitario. Allí, proponen una red de apoyo que recu-
pere lo común frente a la privatización de los espacios públicos y las infraes-
tructuras sociales (2021). Para esto instan a crear entornos donde la interde-
pendencia no sea vista como una debilidad, sino como la base de la cohesión 
social. Esta propuesta dialoga directamente con el concepto de “autonomía 
relacional” de Mackenzie (2014), quien sostiene que la autodeterminación no 
es un logro solitario, sino el resultado de contar con un soporte sustancial de 
redes interpersonales e instituciones estatales. 

r
e

s
e

ñ
a



    169

Por otro lado, el colectivo desarrolla el concepto de “cuidados promis-
cuos”, definido como una ética de multiplicación de los afectos (2021, pp. 
63-64). En el contexto chileno, esta forma de cuidados se ha materializa-
do en las “ollas comunes” organizadas durante la emergencia sanitaria por 
COVID-19 (2020-2022). Si bien autores como Cáceres-Rodríguez et al. 
(2022) han documentado ampliamente este fenómeno, el Manifiesto apor-
ta un lenguaje político para poder interpretarlo y sostener que estas inicia-
tivas no fueron meros parches humanitarios, sino que mostraron la puesta 
en práctica de aquello que los autores definen como la capacidad colectiva 
de la sociedad para proporcionar bienestar (2021), desarrollada aquí por los 
sectores más vulnerables para sostener la vida en común ante una respuesta 
institucional tardía o nula.

Consideramos que en esta sección reside uno de los principales nudos 
críticos del libro. Allí se vuelve visible su pretensión por ser un aporte para el 
futuro, al proponer que el desafío de un “Estado cuidador” no es apropiarse 
de estas prácticas sociales para reducir su responsabilidad fiscal, sino de ser 
capaz de proveer recursos estables que permitan a estas comunidades man-
tener su autonomía política frente a las desigualdades estructurales (2021).

r e f l e x i o n e s f i n a l e s s o b r e l a i n t e r d e p e n d e n c i a:  
h ac i a u n “n o s o t r o s” c o o p e r at i vo

Si bien resulta necesario evaluar la viabilidad de la propuesta, antes con-
viene recapitular el proyecto político del Manifiesto. De acuerdo con lo 
expuesto, podemos decir que su hipótesis central es que solo mediante el 
reconocimiento de nuestra interdependencia universal –la certeza de que 
todos necesitamos ser cuidados– es posible desmontar la subjetividad neo-
liberal y construir un “nosotros” cooperativo que trascienda los lazos de 
sangre y nacionalidad (2021).

No obstante, este horizonte universalista choca con la realidad política 
chilena. Aunque la administración vigente ha intentado impulsar un Siste-

r
e

s
e

ñ
a



    170

ma Nacional de Cuidados, este esfuerzo navega a contracorriente en un es-
cenario marcado por el auge de fuerzas conservadoras que refuerzan la idea 
del retorno de la familia tradicional como principal sostenedor. Como seña-
la Rovira (2023), el nativismo busca restringir el bienestar exclusivamente 
a quienes son percibidos como miembros legítimos de la “nación”. De este 
modo, la propuesta de The Care Collective se enfrenta a una paradoja en el 
plano local: mientras la precariedad de la vida exige respuestas comunitarias 
y transversales, la respuesta política predominante parece ser el refugio en 
lo particular y lo excluyente. Esta tensión sitúa la ética del cuidado no solo 
como una política pública en gestación, sino como la resistencia contra la 
hegemonía del pensamiento conservador y neoliberal.

Esta disputa debe leerse en clave política. En sintonía con el plan-
teamiento del libro, recogemos lo propuesto por Camilo Sembler (2023), 
quien plantea que la crisis de los cuidados es indisociable de la crisis de 
la democracia. Desde esta perspectiva, la propuesta de Fraser (2020) per-
mite esclarecer las causas del fenómeno: las soluciones autoritarias surgen 
precisamente porque el neoliberalismo ha socavado la cohesión social y 
erosionado la reciprocidad en la comunidad. Es ese debilitamiento del lazo 
social el que abre la puerta a salidas reaccionarias que prometen seguridad 
a cambio de libertad.

En conclusión, aunque el diagnóstico del colectivo sobre el “abandono 
organizado” es certero, implementar sus propuestas en el contexto chileno 
puede ser problemático. Esta tarea se enfrentaría a barreras estructurales 
significativas, tales como la rigidez del Estado subsidiario y la profunda 
desigualdad financiera entre municipios. Sin embargo, pese a estas limita-
ciones, la obra nos entrega una lección urgente como sociedad: la seguridad 
que hace a las vidas dignas y sostenibles no se alcanza por medio del castigo 
ni del encierro, sino a través de la capacidad colectiva de sostener nuestras 
vidas en común. Politizar la vulnerabilidad, tal como sugieren los autores, 
constituye la tarea ineludible de nuestro tiempo.

r
e

s
e

ñ
a



     171

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

araujo, k, y martuccelli, d. (2012). Desafíos comunes: retrato de la 
sociedad chilena y sus individuos. 1a ed. Serie Individuo y ciencias 
sociales. LOM Ediciones. Chile.

arendt, h. (1963). Eichmann in Jerusalem: A Report on the Banality of 
Evil. Penguin Books.

cáceres-rodríguez, p., daniels-silva, b., sandoval-rojas, s., lataste-
quintana, c., bustamante-gonzález, e., gálvez espinoza, p. 
(2022). Ollas Comunes en Chile. Entendiendo un fenómeno social 
de organización para enfrentar el hambre durante la pandemia por 
COVID-19. Revista Española de Nutrición Comunitaria, 2022; 28(4), 
1-12. 

consejo asesor presidencial interministerial (capi). (2024). 
Política Nacional de Apoyos y Cuidados 2025-2030. Gobierno de 
Chile. https://chilecuida.cl/docs/Politica_Nacional_de_Apoyos_y_
Cuidados.pdf

fraser, n. (2020). Los talleres ocultos del capital: Un mapa para la izquierda. 
Traficantes de Sueños.

herrero, y. (2021). Miradas ecofeministas para transitar a un mundo justo y 
sostenible. Revista De Economía Crítica, 2(16), 278–307. Recuperado 
a partir de https://revistaeconomiacritica.org/index.php/rec/article/
view/334

mackenzie, c. (2014). Three Dimensions of Autonomy: A Relational 
Analysis. páginas (15–40). En Veltman, A. & M. Piper (Eds.), 
Autonomy, oppression, and gender. Oxford ; New York: Oxford 
University Press.



     172

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía rovira, c. (2023). La ultraderecha en América Latina: definiciones y 
explicaciones. Santiago: Friedrich-Ebert-Stiftung (FES) Chile.

simmel, g. (1986). “El problema de la sociología”. En Sociología 1: Estudios 
sobre las formas de socialización, Madrid: Alianza.

the care collective (2021). Manifiesto de los cuidados: La política de la 
interdependencia. Bellaterra Edicions. 

tronto, joan. (1993). Moral Boundaries: A Political Argument for an Ethic 
of Care. New York: Routledge.



     173

s
o

b
r

e
 l

a
s
 a

u
t

o
r

a
s s o b r e l a s au t o r a s

Catalina Hernández y Fernanda Saavedra son estudiantes de Sociología en 
la Universidad Diego Portales, ambas diplomadas de honor en Género por 
la misma institución. Sus líneas de investigación se centran en el análisis del 
cuidado en el ámbito de las políticas públicas, las desigualdades territoriales 
en el acceso al bienestar, la memoria histórica y los derechos humanos en 
Chile, además de la historia latinoamericana contemporánea.



Farías, G. (2025). “Reseña: The Last Huma Job. The Work of Connecting in a Disconnected 
World”. Cuadernos de Teoría Social 11 (22): 174-186

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-206

r
e

s
e

ñ
a

The Last Human Job  
The Work of Connecting in a Disconnected World

Gabriel Farías
Universidad Diego Portales

gabriel.farias1@mail.udp.cl

Pugh, A. J. Princeton University Press, 2024. 384 págs



    175

r
e

s
e

ñ
a

En las últimas décadas, el mercado laboral global ha experimentado trans-
formaciones profundas asociadas a la expansión del sector servicios, la au-
tomatización, la creciente demanda por habilidades emocionales y relacio-
nales, entre otras. En este contexto, Allison J. Pugh escribe The Last Human 
Job, obra ganadora del Premio ASA al libro académico de 2025, otorgado 
por la American Sociological Association. La autora sostiene que hay un 
tipo de trabajo que permanece oculto a plena vista y que, a pesar de soste-
ner buena parte de la vida social contemporánea y del mundo laboral, ha 
sido sistemáticamente desvalorizado. Lo llama trabajo conectivo1 (connective 
labor): una forma de trabajo relacional mediante la cual una persona busca 
construir y sostener una comprensión emocional del otro, con el objetivo 
de producir resultados valorados en el contexto laboral. Son aquellos efec-
tos relacionales que permiten que una interacción en el trabajo cumpla sus 
fines prácticos e institucionales y, al mismo tiempo, sea reconocida como 
legítima, adecuada y humana por las personas involucradas.

El libro se basa en un trabajo de campo etnográfico realizado durante 
cinco años en Estados Unidos, e incluye entrevistas en profundidad con 
personas de distintas profesiones –tales como la capellanía, la docencia o 
la enfermería– con el fin de comprender cómo la interacción humana y, en 
específico, el trabajo conectivo resultan claves para el mundo laboral. A lo 
largo del texto, esta forma de trabajo es presentada de un modo que per-
mite vincularla con la literatura sobre el cuidado. Al igual que el trabajo de 

1  Traducción propia.



    176

cuidados, aparece como una práctica históricamente feminizada y precari-
zada, usualmente interpretada como un rasgo individual de la personalidad 
(“ser empático”) más que como una habilidad profesional compleja capaz 
de producir valor social y moral. 

Para Pugh, este tipo de trabajo constituye la última frontera de lo 
humano en un mundo que avanza hacia la automatización y la estanda-
rización afectiva. En el transcurso de la obra, su tesis se hace evidente: la 
conexión humana –profunda, sensible, situada– sigue siendo irremplaza-
ble. Es el último trabajo humano porque depende de cinco capacidades que 
ninguna máquina puede replicar plenamente: usar el cuerpo como instru-
mento, leer y movilizar emociones, colaborar de manera genuina, impro-
visar ante lo inesperado y reparar errores. Al mismo tiempo, el diagnóstico 
señala que el trabajo conectivo se ve amenazado por sistemas burocráticos 
y tecnologías que progresivamente lo reducen a un elemento medible y 
predecible. De este modo, la relación humana se vacía de su carácter re-
lacional y de reconocimiento, transformándose en un mero medio para la 
producción de resultados.

En esta línea, Pugh se posiciona normativa y políticamente en de-
fensa del trabajo conectivo. Uno de sus argumentos principales señala la 
necesidad de impulsar un movimiento social que fomente la conexión entre 
seres humanos, tanto por su capacidad para i) catalizar las tareas laborales 
y ii) recomponer y ayudar a combatir la crisis de despersonalización que 
atraviesa la sociedad occidental contemporánea.

En primer lugar, esta reseña destaca el valor de la extensa investigación 
que Pugh realiza en torno a la textura emocional que cataliza y posibilita mu-
chas tareas ostensibles en diversas profesiones. El argumento que la autora 
construye es tan sólido que permite comprender la conexión –y en particular 
el trabajo conectivo– desde distintos enfoques analíticos. El concepto central 
del libro puede interpretarse como una labor que, con frecuencia, deviene 
trabajo de cuidado. Por lo mismo, es importante plantear una preocupación 
íntimamente ligada a esta temática: Pugh articula una defensa moral explí-

r
e

s
e

ñ
a



    177

cita del trabajo conectivo sin problematizar suficientemente su ambivalencia 
ética. Para ser más preciso, lo que vuelve a este trabajo valioso para el cuidado 
es exactamente aquello que, al menos potencialmente, podría hacerlo coer-
citivo. La conexión humana no es solo un acto de cuidado; también puede 
operar como una técnica de poder. Este punto no está ausente en la obra de 
Pugh, pero es crucial desarrollarlo para comprender la dimensión política del 
afecto en el contexto institucional del cuidado.

Uno de los méritos más claros del texto es mostrar que el trabajo 
conectivo no corresponde a un trabajo emocional que recae en un solo in-
dividuo – como ha planteado Hochschild, 2012 [1983], por ejemplo–, sino 
a una práctica que implica interactividad, escucha empática y el acto de 
ser testigo de la experiencia del otro (wittnesing); en suma, constituye una 
interacción social. En los relatos aparecen profesionales que saben cómo re-
gular una conversación difícil, sostener una mirada en momentos de crisis, 
calibrar la distancia emocional apropiada, percibir señales de angustia en un 
cuerpo o en un tono de voz y tranquilizar a un paciente sin infantilizarlo. 
Estos gestos –apenas perceptibles, pero esenciales– son el corazón del tra-
bajo en cuestión.

Lo que Pugh no señala explícitamente, pero su material permite in-
terpretar, es que el trabajo conectivo puede entenderse como una forma de 
cuidado. Cuidar es una práctica relacional y situada que consiste en aten-
der y responder a la vulnerabilidad de otros mediante acciones concretas, a 
menudo pequeñas y cotidianas, orientadas a ayudar, proteger y acompañar 
(Tronto, 1993). Más que una disposición individual, el cuidado funciona 
como un código ético encarnado del “estar ahí para otros”, que implica 
atención, sensibilidad emocional y reconocimiento mutuo en contextos so-
ciales e institucionales específicos (Murray et al., 2017).

Entre los numerosos relatos etnográficos que presenta el libro, qui-
siera detenerme particularmente en dos para ejemplificar la dimensión de 
cuidado que ostenta el trabajo conectivo. En el capítulo 5, Pugh relata la 
experiencia de Ruthie Carlson, una joven recién egresada de la universidad 

r
e

s
e

ñ
a



    178

que, ante la falta de personal, trabajaba como voluntaria en un hospital 
llevando agua a los pacientes. En uno de sus turnos, Ruthie conoce a una 
mujer mayor que había sufrido una fuerte caída y que estaba “increíblemen-
te sola”2 (p. 130), además de avergonzada por lo ocurrido. Ruthie se sienta a 
conversar con ella y descubre algo fundamental: lo que realmente sostiene 
a las personas en momentos de fragilidad no es la técnica médica, sino la 
conexión humana. “Me di cuenta de que la pieza clave… es la conexión con 
las personas”3 (p. 130), recuerda al relatar ese episodio. 

Por otro lado, en el capítulo 8 aparece el pasaje que sigue a Margaret, 
una capellana en formación. Ella cuenta que se sintió incapaz de consolar 
a una familia en duelo y observa que fue una enfermera –quien conocía 
mejor a la familia– la que ofreció consuelo con las palabras “más hermosas y 
sentidas”4 (p. 256-257). Esto llevó a Margaret a reconocer que la enfermera 
había sido mejor capellana que ella. Al escuchar este relato, Hank, su com-
pañero capellán, intervino para resignificar el valor de la acción de Marga-
ret, incluso en su sensación de no haber sido suficiente: “Esos momentos de 
dolor profundo, muy profundo. El solo hecho de verlos valida algo, lo hace 
real. Incluso [en] eso… creo que hay poder en ello”5 (p. 257).

De acuerdo con lo sugerido en estos pasajes, el trabajo conectivo pro-
vee la dimensión relacional necesaria para que muchas prácticas de cuidado 
se realicen éticamente. Diversos enfoques han expuesto que el cuidado no 
se reduce meramente a tareas físicas o asistenciales, sino que exige advertir 
una necesidad, interpretarla con sensibilidad y responder de manera que no 
humille ni borre la agencia del otro (Carrasco, 2014; Pérez, 2014).

En esta clave, el trabajo conectivo aparece como condición de posi-
bilidad de las operaciones de cuidado, pues su núcleo es el reconocimiento 

2  Traducción propia.
3  Traducción propia.
4  Traducción propia.
5  Traducción propia.

r
e

s
e

ñ
a



    179

emocional: la capacidad humana de ver al otro y hacerlo existir socialmente. 
Así, “ver” emocionalmente a alguien –reconocer su vulnerabilidad, modu-
lar el tono, el cuerpo y la presencia para evitar daño– constituye una tarea 
interpretativa. Cuando alguien “nos ve”, no solo nos reconoce; también nos 
interpreta, nos define, nos sitúa en una narrativa, nos inscribe en un orden 
moral. Precisamente por esta labor interpretativa, emerge una tensión cla-
ve: el acceso íntimo a la vulnerabilidad del otro y al reconocimiento de esa 
vulnerabilidad hace que el trabajo conectivo sea tan efectivo como forma de 
cuidado; a su vez, es lo mismo que potencialmente lo habilita como herra-
mienta de control moral y disciplinamiento.

En el capítulo 7, la autora examina lo que ocurre cuando el trabajo 
conectivo “sale mal”. Para Pugh, este proceso implica un daño, en tanto 
la conexión fracasa producto de una forma fallida de ver al otro: no lograr 
identificar su experiencia como relevante ni hacerle perceptible que está 
siendo reconocido. Este tipo de fallas puede deberse a negligencias de los 
trabajadores o a modos de interacción que reducen al otro a un caso, un 
trámite o una categoría. Cuando los profesionales no logran ver adecua-
damente al otro –o no consiguen comunicar ese ver–, las consecuencias 
pueden ser la humillación, la cosificación y/o la frialdad burocrática. En 
esa lógica, la conexión aparece como un bien moral, es decir, si se despliega 
adecuadamente, el encuentro se dignifica; si desaparece, se deshumaniza. 
En otras palabras, cuando el trabajo conectivo fracasa es porque no hubo 
conexión entre las personas.

El capítulo 8 ofrece, en cambio, una mirada sobre el proceso que se 
realiza adecuadamente. Cuando esto sucede, como en los ejemplos vistos 
de Ruthie o Margaret, los resultados son el propósito mutuo, la dignidad 
restaurada y la resonancia, todos ellos considerados por la autora como 
esencialmente humanizadores. Se supone, pues, que la conexión entre seres 
humanos es siempre buena. De hecho, el libro concluye con una defensa 
acérrima y una propuesta política en función del trabajo conectivo fren-
te a las labores que quieren automatizarlo, estandarizarlo o vaciarlo de su 

r
e

s
e

ñ
a



    180

potencia relacional. Pugh sostiene que el reconocimiento emocional debe 
convertirse en un asunto público y no solo laboral, impulsando lo que ella 
llama una lucha por la “salud social”. A partir de esto, insiste en reivindicar 
una arquitectura institucional que resguarde el tiempo, las condiciones y 
prácticas que permitan que esta forma de trabajo florezca, pues en ella se 
juega no solo la calidad de ciertas prácticas, sino la posibilidad misma de 
pertenencia en nuestras comunidades. 

La normatividad presente en esta visión no es, en sí misma, proble-
mática. El punto crítico radica, más bien, en que la descripción sociológica 
que propone la autora incorpora una posición normativa no declarada. En 
otras palabras, el problema no es la ausencia de posición, sino que esa posi-
ción se antepone a la descripción del trabajo conectivo que está realizando, 
nublando la capacidad analítica del concepto. La conexión no es solo un 
acto de benevolencia; es también un acto de poder. El trabajador que “ve” 
emocionalmente al otro no solo lo reconoce, sino que además lo interpreta, 
lo clasifica, lo corrige o lo sitúa dentro de un marco institucional específico 
(Murphy, 2015; Ticktin, 2011). Cuidar implica siempre intervenir. 

La conexión es también una técnica. Siguiendo a Foucault, las técnicas 
de poder producen saber sobre los sujetos a través de prácticas aparentemen-
te benignas de observación, escucha e interpretación, las cuales no reprimen 
desde afuera, sino que moldean la conducta y la autocomprensión desde den-
tro (Foucault, 1977; 1997). Bajo esta lógica, conectar con otro ser humano 
supone ejercer una técnica interpretativa que, al mismo tiempo que cuida, 
instituye marcos normativos sobre lo que se siente, se necesita y se espera de 
un sujeto. En suma, tiene la capacidad tanto de dignificar como de disciplinar. 
Esta ambivalencia no anula su capacidad de cuidado; la complejiza.

En este sentido, a diferencia de otras formas de poder institucional 
que se imponen por la fuerza, los relatos etnográficos del libro permiten 
interpretar que la coerción afectiva de esta labor es, en realidad, envolvente 
y protectora. Aunque no se explicite de modo directo en el texto, este poder 
actúa mediante la interpretación: no disciplina desde un lugar externo, sino 
que moldea la narrativa emocional del sujeto desde su interior.

r
e

s
e

ñ
a



    181

Diversos autores que han reflexionado sobre el cuidado muestran que 
este no siempre se articula como una práctica neutral o desinteresada, sino 
que puede verse atravesado por relaciones de poder, juicios morales y for-
mas situadas de control (Murphy, 2015). Tal como plantea Federici (2013), 
“ellos dicen que se trata de amor. Nosotras que es trabajo no remunerado” 
(p. 35). A su vez, Tronto (1993) destaca que la dimensión de protección ins-
crita en la dinámica relacional del cuidado opera muchas veces justificando 
el daño o dañando a otros. Ticktin (2011) añade que el cuidado tiene una 
dimensión apolítica: al mismo tiempo que protege y sana, puede dañar a 
otros reproduciendo o negando las distribuciones de poder y de estratifica-
ción social preexistentes.

Para ejemplificar lo anterior, quiero referirme a dos relatos que mues-
tran por qué el trabajo conectivo es un acto de poder potencialmente co-
rrectivo. El primero corresponde al testimonio de la pediatra Greta Ken-
drick, quien describe su proceso para gestionar la ansiedad de las madres en 
la consulta. Al inicio de su carrera, observó que una parte significativa de 
su tiempo se destinaba a tranquilizar a madres excesivamente preocupadas 
por sus hijos. Con el tiempo, aprendió a identificar un patrón: las madres 
que “siguen volviendo y siguen volviendo” (p. 107) a la consulta, a menudo, 
mostraban un problema de salud mental subyacente, como depresión o an-
siedad. Después de asegurarse de que el niño estaba sano, la Dra. Kendrick 
cambiaba intencionalmente el foco de la interacción. Se dirigía entonces a la 
madre y le decía: “Veo muchas pacientes que tienen exactamente lo mismo 
y se lo he dicho muchas veces, y no estoy preocupada por su hijo. Hablemos 
de usted. Lo que noto es que usted se está preocupando más que la mujer 
promedio que me cuenta esto. ¿Cómo está usted?”6 (p. 107). Según Ken-
drick, este acto de nombrar y reencuadrar la emoción funcionaba como una 
“llave mágica que giraba en la cerradura, abriéndolas al cambio”7 (p. 107). 

6  Traducción propia. 
7  Traducción propia.

r
e

s
e

ñ
a



    182

Un segundo ejemplo es el del psicoterapeuta Russell Gray, quien en-
señaba a sus estudiantes a utilizar la empatía de manera estratégica para 
manejar conflictos familiares y evitar que los pacientes los obligaran a tomar 
una posición ante uno de los lados del conflicto. Para lograrlo, les mostró 
cómo aplicar lo que él denomina “empatía precisa”: escuchar con atención 
las emociones de cada persona para mantener el control de la sesión. Gray 
usó la técnica de la “intención positiva”, que consiste en asumir que detrás 
de cada conducta conflictiva hay una motivación buena o comprensible que 
el terapeuta debe identificar. Lo demostró hablando al mismo tiempo con 
una hija molesta y una madre ansiosa, validando lo que ambas sentían sin 
justificar sus acciones. Les dijo: “No te gusta cuando tu mamá se mete en 
tu vida, y tampoco quieres tener una mala relación con ella… y [a la madre] 
tú no quieres alejar a tu hija”8 (p. 106). Según Gray, cuando esta técnica se 
hace bien, el terapeuta identifica una motivación positiva con la que nadie 
puede discutir, y desde ahí es posible redirigir la historia emocional que la 
familia está contando.

Los casos de Kendrick y Gray muestran con nitidez mi premisa. En 
ambos relatos, la capacidad de “ver” al otro –su ansiedad, su conflicto, su 
motivación oculta– no solo permite ofrecer apoyo, sino también reorientar 
la experiencia emocional del interlocutor. Kendrick transforma la preocu-
pación materna en un diagnóstico implícito y desplaza el foco desde el 
niño hacia la madre; Gray reorganiza el conflicto familiar al hacer legible 
una “intención positiva” que él mismo formula e identifica en sus pacientes. 
En ambas historias, la conexión habilita un tipo de intervención que guía, 
corrige o redefine lo que el otro siente y cómo debe entenderlo. Por eso 
estos ejemplos ilustran mi cuestionamiento principal: en el primer caso se 
disciplina la conducta que debe tener una madre hacia el cuidado de sus 
hijos/as; en el segundo, la forma de encauzar sus emociones y las relaciones 

8  Traducción propia.

r
e

s
e

ñ
a



    183

con los otros. En definitiva, el cuidado conectivo puede dignificar, pero 
también disciplinar, y es precisamente su eficacia relacional lo que le otorga 
esa doble potencia.

Para concluir, The Last Human Job es un libro necesario y oportuno. 
Pugh logra mostrar la importancia y la fragilidad del trabajo conectivo en 
un momento en que la vida social se vuelve cada vez más impersonal y tec-
nificada. Su defensa de la conexión como valor humano y laboral constituye 
un aporte significativo no solo para las ciencias sociales, sino también para 
la conversación pública.

El llamado de la autora a proteger el trabajo conectivo frente a la 
tecnificación es válido y urgente. Sin embargo, no basta con proteger la co-
nexión; también es preciso interrogarla críticamente. La ambivalencia que 
expusimos no es un defecto; es su condición. Aquello que permite cuidar 
–acceder y reconocer la vulnerabilidad del otro, modular su emoción, estar 
atento a su fragilidad– es exactamente lo que facilita controlar a quienes 
son cuidados. Por eso, el futuro del trabajo conectivo no se juega solo en 
defenderlo de la tecnificación, sino también en comprender y asumir las 
relaciones de poder que están potencialmente inscritas en él.

Tal vez la contribución más profunda de esta obra no consista úni-
camente en la defensa del trabajo conectivo, sino en la invitación a pensar 
qué tipo de conexión queremos cultivar. Una que acompañe sin invadir, que 
sostenga sin fijar, que reconozca sin someter, que cuide sin dominar. Pero ¿es 
realmente esto posible? En un mundo donde la conexión es cada vez más 
escasa y, al mismo tiempo, cada vez más vigilada, la tarea no solo está en pro-
teger el último trabajo humano. Implica también interrogar críticamente su 
doble cara: solo así podremos imaginar formas de cuidado y de relación que, 
además de resistir frente a la maquinaria del dato y el algoritmo, no caigan en 
la tentación de ejercer poder desde la intimidad emocional.

r
e

s
e

ñ
a



     184

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

carrasco, c. (2014). El cuidado como bien relacional: Hacia posibles 
indicadores. Papeles de Relaciones Ecosociales y Cambio Global, (128), 
49–60.

federici, s. (2013). Salarios contra el trabajo doméstico (pp. 35–44). 
En Revolución en punto cero: Trabajo doméstico, reproducción y luchas 
feministas. Traficantes de Sueños.

foucault, m. (1977). Discipline and Punish: The Birth of the Prison (A. 
Sheridan, Trans.). Pantheon Books. (Original work published 1975).

foucault, m. (1997). “The ethics of the concern for self as a practice of 
freedom”. En Ethics: Subjectivity and truth (Vol. 1, pp. 281–301). The 
New Press.

hochschild, a. r. (2012). The managed heart: Commercialization of human 
feeling. University of California Press. (Original work published 1983)

murphy, m. (2015). Unsettling care: Troubling transnational itineraries of 
care in feminist health practices. Social Studies of Science, 45(5), 717–
737. https://doi.org/10.1177/0306312715589136

murray, m., bowen, s., verdugo, m., & holtmannspötter, j. (2017). 
Care and relatedness among rural Mapuche women: Issues of 
cariño and empathy. Ethos, 45(3), 367–385. https://doi.org/10.1111/
etho.12171

pérez, a. (2014). Del trabajo doméstico al trabajo de cuidados. En C. 
Carrasco (Ed.), Con voz propia: La economía feminista como apuesta 
teórica y política. Los Libros de Viento Sur / La Oveja Roja.

pugh, a. j. (2024). The Last Human Job: The Work of Connecting in a 
Disconnected World. Princeton University Press.



     185

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía ticktin, m. (2011). Casualties of care: Immigration and the politics of 
humanitarianism in France. University of California Press. https://doi.
org/10.1525/9780520950535

tronto, j. c. (1993). Moral boundaries: A political argument for an ethic of 
care. Routledge.



     186

s
o

b
r

e
 e

l
 a

u
t

o
r
 

s o b r e e l  au t o r

Gabriel Farías González es sociólogo en formación en la Universidad Diego 
Portales (UDP), Santiago de Chile. Actualmente cursa la Licenciatura en 
Sociología y el Diploma en Investigación Social Aplicada en la UDP, y 
es egresado del Diploma de Honor en Humanidades del Centro para las 
Humanidades UDP. Ha participado activamente en investigación aplicada y 
académica, desempeñándose como asistente de investigación en el Proyecto 
FONDECYT Regular N.º 1252043, y como transcriptor de entrevistas 
en investigaciones doctorales. En ese mismo ámbito, realizó la Práctica 
Electiva “Observando Desigualdades” en el Observatorio de Desigualdades 
UDP, donde colaboró en el análisis de enfoques, metodologías y debates 
contemporáneos sobre la desigualdad en Chile. Asimismo, ha colaborado 
en labores de docencia universitaria, siendo ayudante de cátedra en el 
curso Sociología de la Escucha, además de tutor del Taller de Imaginación 
Sociológica en la UDP.

Sus intereses de investigación incluyen teoría social contemporánea, 
estudios urbanos, sociología del cuidado y análisis de las dimensiones 
afectivas, morales y simbólicas del orden social, entre otros. En esa línea, 
ha presentado avances de su trabajo en espacios académicos, destacando 
la ponencia “Cerrar para ordenar: micropolíticas del orden, prácticas 
comunitarias y disputas morales en calles y pasajes cerrados”, presentada en 
el Congreso Interdisciplinario de Estudiantes de Sociología en 2025.



e
n

t
r

e
v

is
ta

Camilo Sembler
Universidad Adolfo Ibáñez, Chile

csembler@uchile.cl

Francisca Gallegos
Subsecretaria de Servicios Sociales 

Ministerio de Desarrollo social y familia, Gobierno de Chile

Una conversación con Francisca Gallegos

De la crisis a la sociedad del cuidado

Sembler, C. & Gallegos, F. (2025). De la crisis a la sociedad del cuidado. Una conversación con 
Francisca Gallegos. Cuadernos de Teoría Social 11 (22): 187-206

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-207



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     188

d e l a c r i s i s  a  l a s o c i e da d d e l  c u i da d o.  
u n a c o n v e r s ac i ó n c o n f r a n c i s ca g a l l e g o s 1 

Los cuidados han asumido un destacado lugar en los debates académicos 
y políticos de los últimos años. En efecto, desde las ciencias sociales, una 
abundante literatura ha contribuido no solo a aportar evidencia empíri-
ca sobre la distribución desigual de las tareas de cuidado y sus múltiples 
consecuencias, sino también a formular el diagnóstico más amplio de una 
crisis de los cuidados que amenazaría a los cimientos de la vida en sociedad 
(Fraser, 2023; Chatzidakis et al., 2020). 

Al mismo tiempo, especialmente desde el movimiento feminista y 
organizaciones de cuidadoras, se han instalado con fuerza en la esfera pú-
blica diversas reivindicaciones en torno a los cuidados, exigiendo cambios 
político-legislativos y culturales guiados por el propósito de una distri-
bución más igualitaria y su reconocimiento como un derecho (Pautassi, 
2025). La idea de una sociedad del cuidado se plantea así como un nuevo 
paradigma de organización social (CEPAL, 2022; Batthyány, Pineda Du-
que & Perrotta, 2022).

En este escenario, varios países en América Latina —con el caso pio-
nero de Uruguay—han asumido el objetivo de impulsar agendas de trans-
formación institucional y políticas públicas para hacer frente a la crisis de 

1 La presente conversación contó con el apoyo del Núcleo Milenio en Política Laboral y Vida 
Familiar y Colectiva– LABOFAM (ANID – Iniciativa Científica Milenio – NCS2024_019) 
para su realización.



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     189

los cuidados. En Chile, de manera reciente, las demandas en torno al cui-
dado han encontrado expresión en distintas iniciativas legislativas y pro-
gramas sociales impulsados durante el gobierno liderado por Gabriel Boric 
(2022-2026).

La siguiente conversación tuvo por objetivo profundizar en estos te-
mas y desafíos junto a Francisca Gallegos, socióloga y actualmente Subse-
cretaria de Servicios Sociales del Ministerio de Desarrollo Social y Familia 
en Chile. Desde el año 2023 le ha correspondido encabezar dicha reparti-
ción, un rol clave en el impulso a distintos temas de la agenda de políticas 
sobre cuidados en Chile, entre ellos la construcción del Sistema Nacional 
de Apoyos y Cuidados.2

Desde un cruce entre ciencias sociales y política pública, la conversa-
ción profundiza en un primer momento en el diagnóstico general de una 
crisis de los cuidados, examinando además algunos rasgos más específicos 
que ésta asume en el contexto de la sociedad chilena. La segunda parte ex-
plora los principales desafíos de transformación social y cultural que plan-
tea la utopía de una “sociedad del cuidado” en tanto respuesta integral a la 
crisis, abordando los avances del último tiempo y también las resistencias 
que hoy se asocian con el auge de alternativas políticas conservadoras. 

i .  l a  c r i s i s  d e  lo s c u i da d o s 

Camilo Sembler
Quisiera que partamos hablando acerca de la idea hoy común de una “crisis 
de los cuidados”. Desde tu mirada y también experiencia como autoridad 
pública estos últimos años, ¿cuál es el diagnóstico que se ha ido constru-
yendo en Chile acerca de la situación de los cuidados? ¿En qué consistirían 

2  La ley que reconoce el derecho al cuidado y crea el Sistema Nacional de Apoyos y Cuidados en 
Chile fue aprobada por el Congreso el 14 de enero de 2026. La conversación que aquí se presenta 
tuvo lugar en los días previos a dicha aprobación legislativa.



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     190

sus especificidades con respecto a otros países de América Latina y en el 
contexto global? 

Francisca Gallegos
Como punto de partida, me gusta caracterizar la situación en materia de 
cuidados y la expresión “crisis del cuidado” a partir de la idea de su organi-
zación social. Este concepto — la organización social del cuidado— es bien 
explicativo respecto del estado de cosas y los determinantes de la crisis del 
cuidado, así como de hacia dónde quisiéramos ir. Creo que es un concepto 
que se debería relevar cada vez más. 

Cuando nosotros pensamos en la organización social del cuidado, y 
así lo han trabajado diferentes autoras, damos cuenta de este conjunto de 
estructuras políticas, servicios, redes y mecanismos públicos, privados y co-
munitarios que gestionan, coordinan y sostienen las actividades de cuidado. 
Y en este ejercicio se generan los roles y responsabilidades, los recursos y 
apoyos para garantizar el bienestar y autonomía tanto de quienes cuidan 
como de quienes son cuidados. ¿Qué es lo que habíamos visto de la or-
ganización social del cuidado de manera transversal en América Latina y 
particularmente en Chile? 

Primero, que existe una forma de organización social del cuidado con 
una injusta distribución, que descansa principalmente sobre las mujeres, en 
un modelo familiarista y con una escasa o débil participación del Estado, 
además acompañado de un mercado altamente informal y desregulado. En-
tonces, ¿qué implicancias tiene esto? Principalmente que las mujeres son las 
mandatadas a ser quienes gestionan, administran y otorgan cuidado a otros 
frente a cualquier situación, ya sea un niño recién nacido, una situación de 
enfermedad o dependencia, envejecimiento u otra situación adicional. 

Y esto acompañado de un Estado que en Chile, particularmente, ha 
sido muy fructífero en generar programas sociales para responder a algunas 
de estas necesidades del cuidado, pero no de manera integral o de manera 
universal. Esta es una particularidad del caso chileno, porque tú observas 



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     191

desde inicio de los años 2000 procesos de crecimiento o de generación de 
iniciativas de programas sociales que buscan tocar alguna fibra referida al 
cuidado. Chile Crece Contigo, en su momento, el Servicio Nacional de Dis-
capacidad, el Servicio Nacional del Adulto Mayor, que ponía el acento en 
una vulnerabilidad de estas poblaciones, pero sin atender el rol o la existen-
cia de las personas cuidadoras. Entonces, cuando ocurre la pandemia, lo que 
se devela es que finalmente esta estructura familiarista colapsa porque la 
demanda de cuidado es mucho más alta que la capacidad de sostenerla por 
parte de las mujeres, y que los soportes de ayuda estatal están fragmentados, 
hiperfocalizados y no tienen una mirada integral respecto a cómo resolver 
los cuidados desde el curso de vida o desde una perspectiva más universal. 

En concreto, lo que nosotros vimos cuando llegamos al gobierno fue 
la inexistencia, por ejemplo, de un registro de personas cuidadoras que diera 
cuenta de cuántas eran, cuáles eran sus características y sus necesidades. Por 
otro lado, una multiplicidad de programas sociales referidos a alguna de las 
dimensiones del cuidado. Ahí nosotros pesquisamos cerca de 50 programas 
sociales en diferentes reparticiones públicas, pero que atendían a muy pocas 
personas y una ausencia absoluta de iniciativas o programas sociales referi-
das a las personas cuidadoras. 

Entonces, pese a que Chile tenía ya una trayectoria de programas y 
servicios sociales, este gobierno tenía como desafío integrar, ampliar cober-
tura e incorporar a las personas cuidadoras como sujetos de política pública 
dentro de lo que nosotros hemos denominado Chile Cuida, el Sistema Na-
cional de Apoyos y Cuidados.

Camilo Sembler
Siguiendo en esta misma línea de reflexión, destacas cierta trayectoria ins-
titucional y de programas sociales que en Chile han ido abarcando distintas 
dimensiones referidas a los cuidados. Pero más allá de este marco institu-
cional, ¿consideras que hay otros aspectos del contexto social, económico o 
cultural en Chile que plantee ciertas especificidades relevantes de la crisis 



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     192

de los cuidados? Pienso, por ejemplo, en factores como la importancia que 
ha asumido en la conversación pública el fenómeno de la disminución de la 
fecundidad. Pero también en ciertas especificidades del neoliberalismo en 
Chile que habitualmente se destacan en la comparación latinoamericana, 
en este caso con sus posibles impactos en cómo se abordan los cuidados y 
sus desafíos en la política pública.

Francisca Gallegos
Diría que Chile está enfrentando dos transformaciones sociodemográficas 
bien estructurales: la primera es la baja de la tasa de natalidad y la segunda 
es el envejecimiento acelerado. Esas dos cuestiones constituyen una bomba 
de tiempo, porque obligan a pensar en políticas que puedan, por ejemplo, 
enfrentar los cuidados que requieren las personas mayores, pero al mismo 
tiempo abordar qué se hará frente a la reducción de la tasa de natalidad.

Y esto ha ido acompañado también de problemas en la recuperación 
de la participación laboral femenina posterior a la pandemia. Chile ha te-
nido en esta materia una recuperación bastante lenta y ya venía con tasas 
de participación laboral relativamente bajas, si uno las comparaba con la 
región o con otros países que tenían rendimientos económicos de la misma 
naturaleza. Creo que ahí hay factores contextuales bien importantes que 
debiesen decantarse en respuestas de política pública —insisto nuevamen-
te— integrales y más estructurales, que releven además la dimensión de los 
cuidados como trabajo. Por un lado, pensando en la capacidad de genera-
ción de empleo que pueden tener los cuidados, pero también en los reque-
rimientos de personas cuidadoras no remuneradas para que eventualmente 
podamos enfrentar el envejecimiento o el cuidado de niños y niñas. 

Y respecto del contexto de la matriz económica y del modelo sociopo-
lítico que tiene Chile, creo que hay tres cuestiones clave. El primero es que 
se produce un arreglo sumamente conveniente para el neoliberalismo cuan-
do son las mujeres las que cuidan, porque así se privatiza y se familiariza el 
cuidado, dejando de ser una discusión pública o que requiera la inversión 



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     193

del Estado. Y esto, si lo piensas desde la existencia de un Estado subsidiario 
que aparece solamente a partir de la tercerización de servicios de mane-
ra prioritaria, hace que la crisis de los cuidados lleve a que las mujeres se 
tienen que salvar solas, porque las familias se tienen que salvar solas y las 
tareas de cuidado se perpetúan como una responsabilidad familiar y dentro 
de éstas de las mujeres. 

Creo que esto es una característica particular de Chile. Por ejemplo, 
en Argentina donde tenías un Estado un poco más robusto, hay una de-
manda respecto a las respuestas del Estado más amplia que la que proba-
blemente era la expectativa de las personas acá en Chile. Y, por tanto, el tipo 
de diseño de política pública en Chile encuentra su principal obstáculo en 
el Estado subsidiario y también en las expectativas, por decirlo de alguna 
manera, que tienen las personas respecto del tipo de respuesta que debiese 
entregar el Estado. 

Esas son dos cuestiones que para nosotros fueron claves. Uno, tener 
mucha conciencia de las limitaciones del Estado subsidiario, de tal forma 
que cada decisión de política pública buscara habilitar nuevas respuestas 
para ampliar la capacidad propiamente tal de la política pública. Y por otro 
lado, fue bien interesante entender que el diseño de la política pública tiene 
una dimensión profundamente material, es decir, de resolver de manera 
concreta las necesidades de las personas, pero también un horizonte de 
transformaciones culturales en donde se pueda entender que los cuidados 
no son una responsabilidad exclusivamente de las familias ni de las mujeres.

Camilo Sembler
A propósito de estas expectativas hacia el Estado, un desafío habitual al que 
se alude para enfrentar la crisis de los cuidados es la importancia de su des-
familiarización. Quisiera que conversemos sobre esto a propósito del fami-
liarismo que se ha destacado como un atributo cultural en América Latina 
y también en Chile. En nuestro caso, por ejemplo, la idea de la familia como 
núcleo fundamental de la sociedad fue uno de los temas de debate du-



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     194

rante el primer proceso fallido de cambio constitucional. Pero más allá de 
esta arquitectura constitucional, también algunos diagnósticos sociológicos 
subrayan que el familiarismo también expresa una sociedad donde ante la 
falta del Estado las personas cuentan principalmente con redes familiares 
para resolver sus necesidades. O sea, una sociedad familiarista no solamente 
por convicciones culturales, sino también por necesidades. ¿Cómo ves este 
tema? Y a propósito de lo que mencionas sobre las expectativas, ¿cómo la 
política pública se enlaza o puede también tensionar este familiarismo en 
las visiones sobre el cuidado?

Francisca Gallegos
Creo que el estudio de los cuidados en Chile da cuenta muy bien de esa 
doble dimensión del familiarismo, por decirlo de alguna manera. Frente a 
la ausencia de un Estado que responda de manera oportuna o que actúa 
de manera hiperfocalizada, inclusive en sectores de alta pobreza, en donde 
pareciera que recibir un programa social es más una lotería que un derecho, 
son finalmente las redes familiares y comunitarias las que se activan para 
poder generar mecanismos de protección para las personas. Y esto acom-
pañado también de esta tradición cultural que subraya que es la familia el 
espacio de resguardo y el primer lugar donde se generan las primeras socia-
lizaciones y los espacios de mayor confianza. 

Pero una particularidad del caso chileno que creo interesante, es que 
pese a esto fueron las propias mujeres cuidadoras, a través de la generación 
de organizaciones de cuidadoras, las que levantaron la voz para plantear: 
“yo me merezco estar acompañada en esta tarea de cuidar, yo no puedo 
cuidar sola, yo amo cuidar, amo cuidar a mi hija, lo hago con mucho cariño, 
pero también me canso, también me genera agobio y por tanto exijo que 
el Estado sea el que me responda frente a esta necesidad de cuidar”. Y en 
Chile se genera uno de los primeros movimientos y organizaciones sociales 
de América Latina, que se llama Yo Cuido, que permite en el fondo sacar 
esta conversación de la esfera privada mediante un espacio de organización 



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     195

social que pone en disputa e interpela públicamente al Estado respecto de 
las acciones para las personas cuidadoras. Entonces es tal el agobio que 
genera cuidar, principalmente en madres con niños con alguna situación de 
dependencia, que se instala esta demanda en donde ellas dicen mi mayor 
temor es enfermarme, porque entonces quién va a cuidar de mi hijo. 

Y ahí es donde aparece de manera muy evidente la urgencia de que 
sea el Estado el que produzca respuestas para poder acompañar las tareas de 
cuidado. Y eso es interesante porque finalmente no se trata de despojar a las 
familias de su rol en las acciones de cuidado, sino que de resguardar que no 
sea exclusivamente sobre los recursos o las redes familiares que se gestiona 
el cuidado. El Estado aparece entonces como el garante de este derecho al 
cuidado. Y eso conceptualmente es interesante porque en el cuidado pasa de 
ser una necesidad explícita, clara para todas las personas, a instalarse como un 
derecho sobre el cual tienen que existir garantías de resguardo y protección.

i i .  e l  h o r i zo n t e d e  u n a s o c i e da d d e l  c u i da d o:  
o b j e t i vo s y  r e s i s t e n c i a s

Camilo Sembler
En relación con este rol del Estado como garante, abordemos ahora las 
posibles respuestas a la crisis de los cuidados. Una idea que se ha instalado 
desde las teorías feministas y las organizaciones sociales es la noción de una 
“sociedad del cuidado” como respuesta integral a la crisis. ¿Cómo entiendes 
desde tu mirada y experiencia esta idea? ¿Cómo se articula con el rol del 
Estado o en qué consiste el quehacer de la política pública para la construc-
ción de una posible sociedad del cuidado?

Francisca Gallegos
Si bien los cuidados son un concepto polisémico, creo que hay tres acep-
ciones que ya están bastante validadas y compartidas. Estas son entender el 
cuidado como una necesidad, un trabajo y un derecho. Estas tres acepciones 



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     196

del cuidado muchas veces no son tan fáciles de articular porque refieren a 
distintos mundos de comprensión y análisis. 

Cuando entendemos que los cuidados se han definido como una ne-
cesidad, un trabajo y un derecho, es interesante la idea de una sociedad del 
cuidado porque surge como una construcción, una imagen de futuro que 
está fundamentada en la igualdad, la justicia social y el cuidado como un 
quehacer colectivo. Es decir, instala una forma de socialización distinta, una 
forma de administración y de gestión de los cuidados distinta, destacando 
el carácter compartido y colectivo que debiesen tener los cuidados entre 
diferentes actores. Inclusive nosotros hablamos de la sociedad del cuidado 
como un campo en disputa para un cambio paradigmático, esto es, de una 
organización social del cuidado familiarista, donde la responsabilidad es 
mayoritariamente de las mujeres, a una transformación de las estructuras 
actuales de esta organización social del cuidado en el horizonte de un nue-
vo régimen de bienestar. 

En esta nueva idea de sociedad del cuidado está en el centro su reco-
nocimiento y valoración como parte estructurante de la organización social, 
pudiendo concebirse también como un bien social. Y por tanto, también de 
las personas cuidadoras como sujetos políticos activos, responsables y con-
tribuyentes a la sociedad, acompañado, por cierto, de una distribución justa 
y una valoración digna —tanto social como económica— de los cuidados. 
Y es en este marco de comprensión donde se erige la idea del derecho al 
cuidado. Primero, la importancia de que sea reconocido como un derecho 
autónomo, y segundo, que debe estar asociado a todas las obligaciones que 
se derivan de cualquier derecho social. Es ahí donde surge la urgencia de 
que el Estado sea el garante de este derecho al cuidado. Es el Estado el 
que debiese ser capaz de ofrecer o garantizar la realización del derecho al 
cuidado.



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     197

Camilo Sembler
Pensando ahora en tu experiencia como autoridad durante el gobierno de 
Gabriel Boric, ¿qué pasos o avances crees han sido especialmente relevantes 
en términos de este horizonte de una sociedad del cuidado?

Francisca Gallegos
Diría que es necesario primero distinguir los avances en términos de la 
política pública y los avances en términos de la sociedad del cuidado. Creo 
que el gobierno del presidente Boric ha dado pasos sustantivos para sentar 
las bases de un Sistema Nacional de Apoyos y Cuidados como un cuarto 
pilar de la protección social. Se han alcanzado consensos políticos para po-
der lograrlo. Estamos ad portas de aprobar una ley que conceptualmente 
es muy progresista en términos de los principios que implica el derecho al 
cuidado, los sujetos de protección del derecho al cuidado y del sistema en 
general.3 Pero creo que la idea de sociedad del cuidado va mucho más allá 
de esa política pública. Tiene que ver con la idea del bienestar y con cam-
bios más estructurales hacia dónde debiésemos avanzar. Y en ese sentido 
creo que hay tres cuestiones sobre las cuales nosotros sí hemos avanzado de 
manera muy sustantiva. 

En primer lugar, en el reconocimiento del cuidado como parte del 
bienestar. Hoy ya nadie duda en Chile que una persona que requiere cuida-
dos o que está cuidando tiene que ser parte de los sujetos que contribuyen 
de alguna manera al bienestar. En segundo lugar, en la cuantificación eco-
nómica que se está realizando de las tareas de cuidado. Es clave que esto 
sea parte de la discusión pública, sobre todo cuando vemos que las tasas de 
crecimiento económico que tiene el país, si es que no se producen trans-
formaciones del modelo de producción, no van a ampliarse. Creo que ahí 
la dimensión de la economía del cuidado es clave y que hemos dado avan-

3 Tal como se indicó al inicio, tras esta conversación, la ley que crea el Sistema Nacional de 
Apoyos y Cuidados fue aprobada por el Congreso el 14 de enero de 2026.  



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     198

ces importantes. Primero, en tener información, y segundo, en reconocerlo 
como parte de las dimensiones relevantes del desarrollo económico. 

Y en tercer lugar, la importancia de poner en la discusión pública el 
debate sobre los cuidados en tres dimensiones. Uno, en que efectivamente no 
es una obligación de las mujeres, sino que requiere de la corresponsabilidad 
social y de género. Segundo, en que debe formar parte de la discusión sobre la 
inversión que se realiza en el país en materia de cuidado. Y tercero, en poder 
hablar hoy de cuidados como parte de las discusiones políticas que tenemos. 

Me quiero detener en el último aspecto. Para mí ha sido muy potente 
al final del gobierno del presidente Boric, llegar a un municipio rural y que 
hablar de cuidados ya no es una sorpresa, la gente sabe a qué nos referimos 
y sabe que es una urgencia en términos de la política social y la discusión 
pública. Hace cuatro años tú tenías que llegar a explicar qué era el sistema de 
cuidados, quiénes eran las personas cuidadoras, a qué nos referíamos, por qué 
estábamos hablando de esto, para qué queríamos hacer política pública. Yo 
diría que transversalmente hoy es mucho más fácil llegar a distintos sectores 
y hablar de cuidados. Pero nos falta y claramente no está resuelto. Además, la 
disputa cultural que te permite pensar con esta idea de sociedad de cuidado 
es de mucho más largo aliento, porque es profundamente transformadora. 

Camilo Sembler
Detengámonos un momento en profundizar cuáles serían —a tu juicio— 
los principales elementos de transformación que introduce el Sistema Na-
cional de Apoyos y Cuidados. Y respecto a lo que viene más adelante, ¿qué 
tipo de caminos se abrirían en términos de la política pública? 

Francisca Gallegos 
Diría que hay tres grandes transformaciones que trae Chile Cuida. Primero, 
avanzar en el reconocimiento del cuidado como un derecho. Si bien Chile 
no va a ser el primer país en reconocerlo como derecho, sí va a ser uno de los 
primeros, y esto es sustantivo, pues implica acoger el pronunciamiento de 



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     199

la Corte Interamericana de Derechos Humanos que habla de un derecho 
al cuidado autónomo. Y creo que esto es muy relevante, porque de alguna 
manera es habilitante no solo para los programas sociales que podemos 
realizar en el Ministerio de Desarrollo Social y Familia, sino también para 
la producción de política pública en su conjunto.

También derivado de esto hay un mandato de organización y de coor-
dinación a las diferentes reparticiones públicas bastante inédito. Porque por 
un lado obliga a que todas las reparticiones se pregunten sobre cuál es su 
aporte para la realización del derecho al cuidado, pero que este aporte no sea 
aislado, como suele ser, sino que sea de manera coordinada. Esto es intere-
sante porque hay actualmente un desgaste en la forma de organización, en la 
intersectorialidad por parte del Estado. Y además agrega a ese mandato de las 
reparticiones públicas del gobierno central, una organización que es vertical, 
una integración multinivel, es decir, articula la situación del municipio con el 
gobierno regional y el gobierno nacional, de tal forma que cada uno dentro 
de sus marcos de competencia puedan ir incorporando orientaciones para la 
implementación del derecho al cuidado, obligando y mandatando siempre a 
que este proceso sea con un componente participativo. 

Y el tercer cambio fundamental, es que es explícito en el reconoci-
miento del derecho al cuidado y su provisión de manera universal, es decir, 
cambia de una focalización socioeconómica a una universalidad progresiva 
en función de la necesidad o el estado de la sobrecarga sobre el cuidado. Y 
creo que eso para Chile es bien interesante porque históricamente hemos 
estado acostumbrados a que la provisión de servicios sociales sea más bien 
por la clasificación socioeconómica y no necesariamente por el nivel de 
riesgo o de exposición a la vulnerabilidad. 

Por tanto, estos tres elementos —es decir, las obligaciones de recono-
cer un derecho al cuidado, el mandato de coordinación e integración por 
parte del Estado y el cambio hacia la universalidad— son tres innovaciones 
ineludibles de ser recogidas por los siguientes gobiernos. En este sentido, 
esto solamente debería crecer en términos de los recursos y de los tipos de 



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     200

servicios, de tal forma que no solamente va a depender de la voluntad po-
lítica de quien esté al mando del Sistema Nacional de Apoyos y Cuidados, 
sino de las obligaciones que se mandatan dentro de su ejercicio.

Camilo Sembler
Quisiera que conversemos sobre otra iniciativa política que se impulsó du-
rante la administración del presidente Boric, a saber, la construcción de los 
Centros Comunitarios de Cuidados. En especial, sobre dos temas que me pa-
recen importantes: ¿Por qué se apostó en este caso por lo comunitario y cómo 
se entiende su relevancia para los cuidados? Pero también por la relación en-
tre el Estado y lo comunitario en los cuidados. En esto hay también creo una 
discusión de índole más ideológico-política, pues algunas teorías feministas 
entienden o reivindican lo comunitario en los cuidados como opuesto a lo es-
tatal, por fuera o incluso en tensión con el Estado. En cambio, acá se trata de 
un programa donde el Estado construye Centros Comunitarios de Cuidados. 
¿Cómo vieron esa relación entre el Estado y lo comunitario? 

Francisca Gallegos
Respecto de los servicios de cuidado que generamos, creo que hicimos dos 
movimientos. En primer lugar, consolidar lo que ya venía de otros gobier-
nos, principalmente el programa de Red Local de Apoyos y Cuidados, que 
es una oferta de servicios de cuidados domiciliarios, que fue diseñado e 
implementado por primera vez en el segundo mandato de la Presidenta 
Bachelet. Y lo que hicimos es expandirlo para que llegue a todo Chile con 
una universalidad progresiva, buscando atender al 100% de las familias del 
Registro Social de Hogares con alguna dependencia severa. Y lo segundo 
fue llenar los vacíos de programas y servicios sociales que, como te comen-
taba, principalmente estaban en las respuestas para las personas cuidadoras. 
Y en torno a eso generamos dos iniciativas: los Centros Chile Cuida, Cen-
tros Comunitarios de Cuidados y el programa Chile Cuida. 



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     201

Los Centros Comunitarios de Cuidados lo que buscaban era desarro-
llar espacios de atención para que las personas cuidadoras no remuneradas 
puedan ser recibidas con las personas que son cuidadas. En dichos centros 
reciben, al menos, atención para su salud mental, la generación de redes 
comunitarias de apoyo y, además, la integración o vinculación con otros ser-
vicios públicos que requieren estas personas, en su mayoría mujeres. Al co-
mienzo de los Centros Comunitarios fue difícil instalar la idea, sobre todo 
alcaldes y alcaldesas nos decían: ¿Cómo? ¿Un centro para qué? ¿Va a ser una 
guardería para niños o un centro en el cual van a ir las personas mayores? 

Ofrecer un servicio que esté prioritariamente dirigido para las per-
sonas cuidadoras fue desafiante, porque era construir de alguna manera un 
sujeto de política pública que era invisible para las autoridades locales. Hoy 
hemos sentido un gran apoyo de esas autoridades locales y valoran mucho 
la existencia de ese servicio. Lo segundo tenía que ver con qué es lo que 
nosotros buscábamos con la comunidad. Y yo diría que son dos cosas. Por 
un lado, primero reconocer y darle espacio a las redes comunitarias que ya 
existen a nivel barrial. Y por otro, apoyar a que estas redes comunitarias cre-
cieran y se multiplicaran cuando fuesen débiles. ¿Y cuál es el principio basal 
de esto? Es que el rol del Estado consiste en acompañar las redes comunita-
rias, acompañar su fortalecimiento, apoyar su despliegue y desarrollo, pero 
no descansar sobre estas redes comunitarias y tampoco limitar el alcance de 
estas redes comunitarias. 

Entonces, más bien nuestra postura es reconocer que las redes comu-
nitarias existen, avanzar en su validación, porque son importantes, han sido 
sustantivas, pero no puede recaer sólo sobre los hombros de las redes comu-
nitarias la provisión de bienestar de una comunidad. Y además, cuando no 
existen, tenemos que apoyar a generarlas, pero siempre entendiendo que el 
garante o la obligación principal de proveer ese bienestar no es de las redes 
comunitarias, sino que es del Estado. En eso los Centros Comunitarios de 
Cuidados han sido fundamentales.



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     202

Han pasado ya casi dos años de la inauguración del primer Centro, 
estamos cerca de inaugurar el Centro número setenta y ha sido una expe-
riencia muy positiva. Positiva en términos del reconocimiento de las auto-
ridades locales de los Centros Comunitarios como un espacio valioso, como 
una necesidad para sus territorios, que antes no estaba resuelta respecto a 
las personas cuidadoras. Los relatos han sido muy positivos en ver en los 
Centros Comunitarios una respuesta concreta para su soledad, para su ais-
lamiento y los problemas de su salud mental. 

Creo que el principal desafío ahora es cómo —siendo ya un programa 
que tiene evaluaciones positivas y que tiene una recepción positiva— se lo-
gra consolidar en la generación de corresponsabilidad social de los cuidados 
a nivel barrial. Ese es su desafío actualmente y, a mi juicio, eso solamente se 
logra cuando ya pasas las dos etapas previas: el reconocimiento y validación 
por parte de las autoridades y los actores locales, por un lado; resolver y 
aliviar la sobrecarga que tienen las personas cuidadoras que van al Centro, 
por otro. 

Tengo la expectativa de que estos Centros sigan manteniéndose, prin-
cipalmente por el compromiso que he visto de los alcaldes y alcaldesas, pero 
también por la valoración que tienen las personas que van. Esperaría que el 
día de mañana ojalá hubiese al menos un Centro Comunitario de Cuidados 
en todos los municipios de nuestro país o incluso que pudiesen formarse 
polos de cuidado y haya así más de un Centro Comunitario de Cuidados 
por comuna. 

Camilo Sembler 
Para ir cerrando la conversación, quisiera volver sobre los desafíos de una 
sociedad del cuidado, pero para hablar de las resistencias políticas que ge-
nera. A nivel global estamos en un escenario marcado por el ascenso de la 
extrema derecha que ha acuñado esta expresión de una “batalla cultural” 
que viene a cuestionar de manera radical a agendas como la igualdad de 
género o los avances en derechos reivindicados por el movimiento femi-



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     203

nista. ¿Cómo ves este escenario de disputa política y cultural en torno a la 
sociedad del cuidado? ¿Qué crees qué es lo central a rescatar o defender en 
medio de esa disputa que hoy toma nuevas expresiones?

Francisca Gallegos
Me atrevería a decir que la sociedad del cuidado es uno de los consensos 
latinoamericanos, principalmente impulsado por los gobiernos progresistas 
de izquierda durante los últimos años. El pionero esfuerzo de Uruguay fue 
recogido por los gobiernos de Boric, Lula y Petro, quienes con sus particu-
laridades se han concentrado en instalar sistemas de cuidado como parte de 
sus agendas prioritarias en materia de política social, pero también habilitar 
transformaciones hacia la igualdad de género, la corresponsabilidad social 
y de género, el reconocimiento de las personas cuidadoras y la valoración 
de los cuidados. Por cierto, en el contexto político-nacional no está todo 
resuelto y diría que un riesgo importante es que se retome una visión subsi-
diaria y familiarista de los sistemas de cuidado, que volvamos a implemen-
tar programas hiperfocalizados y desarticulados en su conjunto. Creo que 
ese es el principal riesgo de política pública. 

Y el riesgo en términos de la sociedad de cuidados es, en primer lugar, 
la resistencia cultural, política y económica, principalmente porque las re-
presentaciones tradicionales de género que naturalizan las tareas de repro-
ducción social y los cuidados siguen estando vigentes. Si no continuamos 
avanzando en corresponsabilidad e igualdad de género, finalmente vamos 
a ver que estos avances que hemos logrado en la representación sobre las 
responsabilidades en materia de cuidado pueden tener retrocesos. 

En segundo lugar, en términos económicos, creo que la lógica domi-
nante del mercado y la austeridad pública pueden obstaculizar los avances 
que hemos generado. Sobre todo por retrocesos en la inversión de cuidados, 
que se puedan generar transferencias insuficientes, procesos de privatiza-
ción y precarización del empleo de cuidados que de alguna manera sigan 
externalizando o propiciando la generación de mercados informales. 



e
n

t
r

e
v

is
t

a

     204

En tercer lugar, las situaciones de desigualdad estructural y la mercan-
tilización del cuidado. El cuidado es una necesidad, un trabajo y un derecho, 
por tanto seríamos contrarios a entender el cuidado como una mercancía. 
Principalmente porque eso implica que será asequible solo para quienes pue-
den pagar y, por tanto, excluye a quienes no pueden, a las familias migrantes 
racializadas, o produce contratos precarios con bajos salarios y falta de pro-
tección social. En esto hay un tema que es importante mantener. 

Y por último, la relevancia de mantener viva la organización social en 
materia de cuidado. Creo que esto es fundamental, sobre todo en contextos 
donde hay gobiernos más conservadores y en los cuales las organizaciones 
sociales encuentran limitaciones presupuestarias. Es importante mantener 
viva la disputa sobre los avances en materia de cuidados y además generar 
iniciativas locales y comunitarias que puedan mantener su escala y sosteni-
bilidad impidiendo retrocesos. 

Diría que estos son elementos fundamentales, de manera tal que para 
avanzar en una sociedad del cuidado es clave mantener el desarrollo de la 
política pública, pero también sostener el campo de disputa de la visión de 
sociedad que sostiene ese horizonte de la sociedad del cuidado. Esta trans-
formación de la lógica de relacionamiento cotidiano, así como del lugar y 
las responsabilidades que le caben a cada uno de los actores de la sociedad 
respecto a los cuidados.



     205

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

batthyány, k; pineda duque, j. & perrotta, v. (eds.) (2022). La 
sociedad del cuidado y políticas de la vida. Buenos Aires: CLACSO. 

chatzidakis, a.; hakim, j.; littler, j; rottenberg, c. & segal, l. 
(the care collective) (2020). The care manifesto: The politics of 
interdependence. Londres: Verso.

comisión económica para américa latina y el caribe (cepal) 
(2022). La sociedad del cuidado: horizonte para una recuperación sostenible 
con igualdad de género. Santiago de Chile: Naciones Unidas. 

fraser, n. (2023). Cannibal capitalism: How our system is devouring 
democracy, care, and the planet and what we can do about it. Londres: 
Verso.

pautassi, l. (2025). The Human Right to Care in Latin America: Legal 
Conceptualization, Social Demand, and Public Policy. Social Politics: 
International Studies in Gender, State & Society 32 (2), pp. 266–286. 
https://doi.org/10.1093/sp/jxaf021



     206

s o b r e lo s au t o r e s

Camilo Sembler es Doctor en Filosofía por la Johann Wolfgang Goe-
the-Universität de Frankfurt am Main (Alemania). Es Magíster en Filo-
sofía Política y Sociólogo por la Universidad de Chile. Actualmente dirige 
el proyecto Fondecyt Regular N.° 1250996 (2025–2029) y es investigador 
principal del Núcleo Milenio LABOFAM (2024–2027). Su investigación 
aborda democratización y justicia social, políticas públicas, transformacio-
nes socioculturales de la vida familiar y teoría crítica.

Francisca Gallegos es socióloga y actual subsecretaria de Servicios Sociales 
del Ministerio de Desarrollo Social y Familia de Chile. Ha desarrollado 
una trayectoria vinculada al diseño, implementación y evaluación de políti-
cas públicas orientadas a la reducción de desigualdades, la protección social 
y los sistemas de cuidados. Su trabajo se ha centrado en pobreza, género, 
bienestar social y fortalecimiento del rol del Estado en la garantía de dere-
chos sociales.

s
o

b
r

e
 l

o
s
 a

u
t

o
r

e
s



     207

c
o

m
ii

t
é
 e

d
it

o
r

ia
l

Alejandra Ramm. Universidad de Valparaíso, Chile
Alicia Márquez. Instituto Mora, México
Ana Cornide. University of Arizona, Estados Unidos
Beatriz Silva. Universidad Católica Silva Henríquez y Universidad Católica 
del Maule, Chile
Carolina Bank. City University of New York, Estados Unidos
Daniela Jara. Universidad de Valparaíso, Chile
Elisabeth Simbürger. Universidad de Valparaíso, Chile
Fabiola de Lachica. Universidad Nacional Autónoma de México, México
Felipe Lagos. Instituto Internacional de Política y Estudios Sociales, Chile
Francisca Benitez. Universidad Adolfo Ibáñez, Chile
Francisco Letelier. Universidad Católica del Maule, Chile
Just Serrano-Zamora. Universidad de Málaga, España
Leandro Lopez. Universidad Nacional de San Martín, Argentina
Lucía Ariza. Consejo Nacional de Investigaciones Científicas  
y Técnicas, Argentina
María Sánchez Belando. Universidad de Barcelona, España
Mauricio Salgado. Centro de Estudios Públicos y Universidad Andrés 
Bello, Chile.
Olga Sabido Ramos. Universidad Autónoma Metropolitana, México
Paola Díaz. Universidad de Tarapacá, Chile
Rafael Alvear. Universidad de Flensburg, Alemania
Rodrigo González. Universidad Adolfo Ibáñez, Chile
Rosa Maria Voghon. Instituto Universitario de Lisboa, Portugal
Rommy Morales Olivares. Universidad de Barcelona, España
Virginia Trevignan. Universidad Nacional del Litoral, Argentina

comité editorial



Cuadernos de Teoría Social es una publicación bi-anual digital 
dirigida por un colectivo editorial con la colaboración del Laboratorio 
de Transformaciones Sociales de la Universidad Diego Portales

editores de cts 
Francisca Benítez (Universidad Adolfo Ibáñez, Chile) 
Alonso López (The New School for Social Research, Estados Unidos)
asistentes editoriales 
Elisa Cabrera García 
editor de estilo 
Bruno Núñez
diseño 
Josefa Méndez 

contacto 
cuadernos@mail.udp.cl


