
a
r

t
íc

u
lo

Guiñez, M.P., &; Caro, P. (2025). “Utopías políticas por la comunicación del cuidado. El proyecto 
de la abolición de la familia”. Cuadernos de Teoría Social 11 (22): 76-105

Magdalena P. Guíñez
Universidad Diego Portales, Chile

pali.guinez@mail.udp.cl

Paz Caro
Universidad Diego Portales, Chile

pazccr@gmail.com

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-198

Fecha de recepción: 21/10/2025
Fecha de aceptación: 23/12/2025

Utopías políticas por la 
comunización del cuidado

El proyecto de abolir la familia



a
r

t
íc

u
l

o

      77

r e s u m e n

Este artículo traza la genealogía histórica del abolicionismo de la familia 
como proyecto emancipatorio radical, inscribiéndolo en el horizonte estra-
tégico de la comunización del cuidado. La abolición, entendida como Au-
fhebung (supresión positiva), no busca aniquilar los lazos afectivos sino des-
mantelar la familia nuclear capitalista: una institución histórica específica 
que privatiza y feminiza el trabajo reproductivo, garantiza la herencia de la 
propiedad privada y reproduce la fuerza de trabajo. A través de un recorrido 
que abarca desde Platón hasta el abolicionismo contemporáneo, pasando 
por Fourier, Marx y Engels, las experiencias soviética y china, el feminismo 
radical de Firestone y el transmarxismo actual (Gleeson, Griffiths, O'Brien, 
Lewis), se demuestra que esta crítica responde a transformaciones mate-
riales de la organización social. El artículo analiza cómo la crisis de los 
cuidados neoliberal ha empujado a sectores progresistas hacia el "realismo 
doméstico", reforzando paradójicamente la institución que debería cuestio-
narse. Finalmente, se examina el debate estratégico central del abolicionis-
mo contemporáneo: la tensión entre concebir la revolución como insurrec-
ción generalizada (O'Brien) o como prefiguración (Lewis, anarquismo). Se 
propone una síntesis que entiende ambas perspectivas como una división 
del trabajo estratégico necesaria para la construcción de un comunismo sin 
Estado ni familias.

pa l a b r a s c l av e

Abolición de la familia, cuidados, crisis de los cuidados, marxismo, femi-
nismo

Utopías políticas por la  
comunización del cuidado 

El proyecto de abolir la familia

Magdalena P. Guíñez
Paz Caro



a
r

t
íc

u
l

o

      78

a b s t r ac t

This article traces the historical genealogy of family abolition as a radi-
cal emancipatory project, inscribing it within the strategic horizon of the 
communization of care. Abolition, understood as Aufhebung (positive su-
persession), does not seek to annihilate affective bonds but to dismantle 
the capitalist nuclear family: a specific historical institution that privat-
izes and feminizes reproductive labor, guarantees the inheritance of private 
property, and reproduces the labor force. Through an examination spanning 
from Plato to contemporary abolitionism, passing through Fourier, Marx 
and Engels, the Soviet and Chinese experiences, Firestone's radical fem-
inism, and current transmarxism (Gleeson, Griffiths, O'Brien, Lewis), it 
is demonstrated that this critique responds to material transformations in 
social organization. The article analyzes how the neoliberal care crisis has 
pushed progressive sectors toward "domestic realism," paradoxically rein-
forcing the very institution that should be questioned. Finally, it examines 
the central strategic debate within contemporary abolitionism: the tension 
between conceiving revolution as generalized insurrection (O'Brien) or as 
prefiguration (Lewis, anarchism). A synthesis is proposed that understands 
both perspectives as a division of strategic labor necessary for building 
communism without State or families.

k e y wo r d s

Family abolition, care, care crisis, marxism, feminism

Political utopias for the  
communization of care 

The project of abolishing the family

Magdalena P. Guíñez
Paz Caro



a
r

t
íc

u
l

o

      79

i n t r o d u c c i ó n

El llamado a abolir la familia es una consigna de cierta recurrencia en la 
historia del pensamiento emancipatorio. Desde los socialistas utópicos has-
ta el transmarxismo contemporáneo, diversos movimientos han proyectado, 
a través de esta crítica, su rechazo a la propiedad, a la dependencia de gé-
nero y a la forma en que se organiza la reproducción social desde el adve-
nimiento del capitalismo. Lejos de ser una fantasía distópica que niega el 
cuidado en favor de un atomismo, la crítica abolicionista emerge allí donde 
se percibe que la dependencia privada dentro de los muros del hogar –y su 
correlato, la privatización y feminización del trabajo de cuidados– funciona 
como un dispositivo de opresión. El propósito de este artículo es describir 
cómo se ha articulado la perspectiva abolicionista de la familia a lo largo de 
la historia del pensamiento radical, inscribiéndola como el horizonte estra-
tégico de un proyecto radical: la comunización del cuidado.

Para fijar el contorno de esta crítica, es crucial precisar qué se entiende 
por “abolición”. Abolir la familia no significa aniquilar los lazos de afec-
to o las redes de apoyo mutuo. Debe pensarse, siguiendo a Lewis (2023), 
como traducción del término hegeliano de Aufhebung, que podría traducir-
se como “supresión positiva”: el objetivo es desmantelar una forma histórica 
específica de organización de la reproducción, el cuidado y la dependencia: 
la familia nuclear privada, heteronormativa y propietaria. Esta institución, 
consolidada con el ascenso del capitalismo y reforzada por el Estado, se eri-
ge como la “célula básica” de la sociedad; sin embargo, su función primor-
dial es doble: garantizar la herencia de la propiedad privada (al canalizarla 



a
r

t
íc

u
l

o

      80

a través del parentesco biológico) y la reproducción de la fuerza de trabajo 
para el capital (Gotby, 2023).

La familia capitalista se sostendría sobre la ideología de las “esferas 
separadas”, que confina el trabajo reproductivo –es decir, el cuidado, la lim-
pieza, el trabajo emocional, entre otros– a un ámbito privado, lo desvaloriza 
como “no trabajo” y lo naturaliza y feminiza. La abolición, por lo tanto, no 
es un ataque a la conexión humana, sino un proyecto de desprivatización 
radical de la provisión del cuidado, que busca liberar la reproducción social 
del encierro doméstico y de la coerción de género (Weeks, 2021). Se trata 
de desmantelar la institución que nos obliga a depender individualmente 
del núcleo familiar para nuestra supervivencia, en favor de la reconstrucción 
de redes de cuidado y soporte mutuo a escala comunitaria. 

Como se verá más adelante, destacar el proyecto de la abolición de la 
familia en favor de una comunización del cuidado se presenta como un im-
perativo político-radical frente a la así llamada “crisis de los cuidados” que 
atraviesa el capitalismo desde hace varias décadas. Esto es nadar a contraco-
rriente respecto de las tendencias que se han desarrollado desde los sectores 
progresistas, los que han asumido el “realismo doméstico” como su dogma 
(Weeks 2021; Hester, 2025): la urgencia existencial empuja a los individuos 
a aferrarse al núcleo familiar que, a pesar de sus contradicciones y violencias 
(violencia de género, aislamiento), se refuerza como la única institución 
percibida como capaz de proporcionar seguridad y supervivencia reproduc-
tiva en un entorno hostil. Sectores de la izquierda y del feminismo, ante la 
brutalidad neoliberal, caen en la paradoja de defender pragmáticamente 
a la familia como un bastión necesario. El abolicionismo es una crítica a 
esta resignación: no ofrece el fortalecimiento de la institución actual, sino 
la posibilidad de una institución superior y verdaderamente emancipadora.

El presente trabajo busca trazar la genealogía de esta crítica y plantear 
la pregunta estratégica sobre la consecución de su realización. Para ello, el 
artículo se estructura en dos secciones principales posteriores a esta intro-
ducción. En primer lugar, se ofrece una reconstrucción histórica que trata 



a
r

t
íc

u
l

o

      81

conjuntamente la historia de la familia como la historia de la tendencia que 
busca abolirla, lo que permitirá mostrar cómo las doctrinas han respondido 
a cambios materiales de la organización social. En segundo lugar, se presta 
atención a uno de los debates más relevantes al interior del abolicionismo 
contemporáneo: la discusión en torno a la revolución y sobre cómo, depen-
diendo de la forma en que se la entienda, esta permea en la concepción de 
la abolición misma. Para decirlo desde un inicio, este debate –mucho más 
general al interior de las políticas radicales (Raekstad, 2018)– es el que se 
pregunta si la revolución debe pensarse o bien como insurrección generali-
zada, o bien como prefiguración.

l a h i s t o r i a d e  l a fa m i l i a  y  l a h i s t o r i a  
d e  s u a b o l i c i ó n

A continuación, se ofrece una breve genealogía del abolicionismo y de la 
familia como estructura social. Por los límites propios de un artículo como 
este, hay mucho que quedará fuera, tanto de lo uno como de lo otro. Res-
pecto a la familia, resulta evidente que la descripción acerca de cómo se 
desplegaba el cuidado en la era precapitalista medieval y en la era capitalista 
es genérica y excluye matices relevantes con relación a lo que ocurría en 
diferentes regiones, estamentos y periodos al interior de cada una de esas 
eras, que a su vez estaban provocados por diversos motivos (culturales, ma-
teriales o religiosos). En cuanto al abolicionismo, no podremos detenernos 
en todas las perspectivas teórico-políticas que podrían considerarse como 
tal, como el feminismo afroamericano y el activismo de la comunidad queer 
radical durante la crisis del SIDA.

a.  Platón:  abolición de la famil ia entre los guardianes, 
unidad polít ica y eugenesia

El antecedente clásico más citado del abolicionismo familiar se halla en La 
república, donde Platón propone la supresión de la familia privada para la 



a
r

t
íc

u
l

o

      82

clase de los guardianes. Esta supresión conlleva una comunización de las 
mujeres, los niños y los bienes, y una crianza colectiva bajo dirección estatal 
(Platón, 2023: 449a–471c). El motivo central, sin embargo, no es la eman-
cipación de las mujeres o las infancias (como lo será para el abolicionismo 
posterior), sino la unidad política de la polis y la supresión de las facciones: 
“que todos digan a lo mismo ‘mío’ y ‘no mío’” (Platón, 2023: 462c–d). A esto 
se suma, además, un componente eugenésico: la propuesta viene aparejada 
de un apareamiento para cría “de los mejores” y una división jerárquica en 
función de ese criterio. La abolición, en este sentido, rige únicamente para 
guardianes/auxiliares, no para el resto (Annas, 1981).

Aunque abolicionista en su forma, este diseño difiere profundamente 
de su versión más moderna: no hay crítica del trabajo doméstico ni perspec-
tiva de género en sentido contemporáneo; la “liberación” de las guardianas 
se subordina a fines militares y cívicos; la socialización del cuidado recae en 
una autoridad de naturaleza vertical y la unidad política es la razón general 
(no la justicia sexual o la libertad infantil). Con todo, el antecedente es ins-
tructivo: ya Platón ve que la familia tiene determinados efectos políticos y 
que el modo en que se organiza el parentesco dentro de una comunidad es 
fundamental a la hora de pensar en la justicia o en su bien.

b. Un contraste histórico:  la  famil ia medieval  y la  especi-
f icidad de la forma-famil ia capital ista

Antes de avanzar, conviene precisar contra qué tipo de “familia” se dirige 
el abolicionismo moderno. La forma-familia que el pensamiento socialista 
del siglo XIX y XX, el feminismo radical y materialista y los enfoques mar-
xistas queer problematizan no es un dato antropológico universal, sino una 
configuración histórica específica propia del sistema capitalista: la familia 
nuclear privada como unidad de dependencia y de provisión doméstica de 
cuidados, separada de la producción y organizada bajo la ideología de las 
“esferas separadas” (Cooper, 2017). Se adquiere mayor comprensión de este 
modelo de familia al contrastarlo con sus versiones pasadas. 



a
r

t
íc

u
l

o

      83

En la Europa medieval, “familia” designaba ante todo el household: la 
casa y su personal (parientes, criados, aprendices), y funcionaba como uni-
dad polifuncional productiva y reproductiva (Goody, 1983; Laslett, 1972). 
El trabajo agrario, artesanal y comercial se hacía “en y desde” el hogar, con 
participación de mujeres y niños; los aprendices residían con el maestro y 
los “sirvientes en labor” formaban parte del ciclo vital doméstico (Kuss-
maul, 1981; Bennett, 1987). La atención al cuidado y a la vulnerabilidad 
–y esto es especialmente importante para nuestro trabajo– no se reducía al 
hogar: parroquias, cofradías, gremios, monasterios, hospitales y beguinatos 
componían una trama corporativa‑religiosa de soporte, a la que se sumaban 
derechos comunales (commons) y prácticas aldeanas de ayuda mutua (De 
Moor, 2008; Hanawalt, 1986). La crianza, además, estaba mucho más dis-
tribuida que en el caso moderno: hermanos mayores, vecindario, nodricia-
do y sistemas de aprendizaje funcionaban como formas de fosterage social 
(Shahar, 1992; Hanawalt, 1993). 

Existieron, por cierto, variaciones regionales: el “patrón europeo occi-
dental” de matrimonio tardío y neolocalidad (Hajnal, 1965) y hogares “nu-
cleares” en composición, pero insertos en instituciones comunitarias (Wall, 
1983). Con todo, el rasgo común era que el cuidado no estaba exclusiva-
mente privatizado ni confinado a un hogar sentimental del que se presume 
autarquía y autosuficiencia.

La ruptura capitalista introdujo una separación fuerte entre produc-
ción (fábrica/mercado) y reproducción (hogar), naturalizando la domes-
ticidad femenina y el “salario familiar” como norma de ciudadanía y de 
derechos (Cott, 2000). El hogar se redefinió como un espacio de afecto 
y consumo y como una especie de mini‑Estado de bienestar privatizado; 
el trabajo reproductivo se desvalorizó, a su vez, como no trabajo (Federici, 
2004). El Estado social intervino parcialmente, pero manteniendo un ses-
go familista: la familia como filtro de acceso a recursos, cuestión que será 
reforzada por el neoliberalismo (Cooper, 2017; O’Brien, 2023). Este con-
traste histórico es importante porque ancla el abolicionismo en su blanco 



a
r

t
íc

u
l

o

      84

específico: no se trata de destruir las relaciones sociales que se originan en el 
seno de una comunidad, ni de eliminar el cuidado en favor de un atomismo 
individualista. Lo que se pretende es desprivatizar la provisión y abasteci-
miento del cuidado y reconstruir institucionalmente redes comunitarias de 
largo alcance que lo saquen del encierro doméstico.

c.  La famil ia y el  social ismo (primera par te):  Fourier, 
Mar x y Engels

Como hemos indicado, el abolicionismo moderno surge en polémica con la 
forma específicamente capitalista de familia. Esto se vuelve evidente en la 
referencia más conocida al respecto: esta sentencia del Manifiesto comunista:

¡Querer abolir la familia! Hasta lo más radicales se indignan ante este 
infame designio d ellos comunistas. ¿[Pero] en qué bases descansa la familia 
actual, la familia burguesa? En el capital, en el lucro privado. La familia, 
plenamente desarrollada, no existe más que para la burguesía […]. La fami-
lia burguesa desaparece naturalmente al dejar de existir ese complemento 
suyo [(la familia proletaria)], y ambos desaparecen con la desaparición del 
capital (Marx, 2016: 131).

Pero las cosas empezaron algo más atrás. Fourier, quien fue leído ávi-
damente por Marx, consideró que era la explotación de las mujeres, subyu-
gadas al espacio privado y el trabajo reproductivo, era el núcleo de la socie-
dad burguesa y mercantil, la familia y el matrimonio monógamo (García 
Jané, 2018). Esto lo motivó a elaborar una propuesta social-utópica donde 
esos horrores fueran superados y no existiera distinción entre espacio pú-
blico y privado, entre trabajo productivo y reproductivo; donde la familia 
nuclear burguesa, monógama y heterosexista dejase de operar como centro 
de distribución de los cuidados. 

Esta propuesta fue el falansterio, una comunidad intencional en un 
edificio donde habitarían unas 1600 personas y el cuidado “estaría colec-
tivizado y diseñado para maximizar la satisfacción de los diversos placeres 



a
r

t
íc

u
l

o

      85

culinarios y el consumo diario de todos los residentes” (O’Brien, 2022: 205; 
cf. Fourier, 2018). 

En el pensamiento de Fourier, el falansterio trascendía la mera re-
organización del trabajo para convertirse en un experimento de liberación 
afectiva y sexual. La abolición de la familia se lograba mediante la libre 
expresión de las pasiones y la negación de la moral represiva impuesta por 
la monogamia –he ahí que hable de las “armonías polígamas en el amor” 
(Fourier, 2005)–. El matrimonio era visto como una imposición que coar-
taba la diversidad de las atracciones humanas, mientras que el falansterio 
ofrecía un espacio para relaciones fluidas y amor libre (O’Brien, 2023). Así, 
el cuidado de los niños se desprendía de lazos biológicos exclusivos y pa-
saba a ser una función comunitaria, garantizando que todos los residentes, 
independientemente de su edad o sexo, encontraran un trabajo (o placer) 
que resonara con su naturaleza pasional (García Jané, 2018).

Si bien Marx admiró la agudeza de Fourier al desenmascarar la hi-
pocresía burguesa, la tradición que inicia con él se distanció de su carácter 
utópico y de su enfoque en la atracción pasional como motor del cambio. 
Para Marx (2016), el problema de la familia no residía principalmente 
en la represión moral, sino en su función material: el modelo monógamo 
burgués constituía la unidad económica que garantizaba la herencia de la 
propiedad privada y la reproducción de la fuerza de trabajo. La crítica, por 
tanto, se basó en el materialismo histórico: la abolición no vendría de la 
ideación de comunidades utópicas ideales (como el falansterio), sino de la 
superación de las relaciones de producción capitalistas que daban sustento 
a esta forma familiar.

Ahora bien, retomando la cita que abre esta sección, no puede descar-
tarse que en el alegato que hace Marx sobre cómo la forma-familia capitalis-
ta ha “abolido la familia” proletaria no exista un tono nostálgico respecto de la 
pérdida de lazos comunales precapitalistas. Sin embargo, una interpretación 
más canónica debería sugerir que esta destrucción es un proceso dialéctico 
necesario. La disolución capitalista despoja a la familia de su velo sentimen-



a
r

t
íc

u
l

o

      86

tal y la reduce a su forma económica más cruda. Esto prepararía –paradóji-
camente– las condiciones objetivas y la claridad ideológica para su abolición 
y posterior superación revolucionaria mediante la organización colectiva. El 
análisis de Engels en El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado 
refuerza esta postura al trazar la evolución histórica de la institución, posi-
cionándola como la primera forma de dominación de clase y, por lo tanto, un 
objetivo indispensable del proyecto comunista.

d. La famil ia y el  social ismo (segunda par te):  La Rusia de 
Alexandra Kollontai,  la  China de Mao y el  repl iegue

Las ideas antes presentadas serán influyentes para los militantes que, en el 
inicio del siglo XX, se identificaron como “marxistas”. La Revolución Rusa 
de 1917 dio lugar al experimento más ambicioso en esta materia: matrimo-
nio civil, divorcio, despenalización de la homosexualidad en la República 
Socialista Federativa Soviética de Rusia, legalización del aborto (en 1920) y 
creación del Jenotdel como órgano orientado a la socialización de tareas do-
mésticas (Goldman, 1993; Wood, 1997). Kollontai abogó por un “amor‑ca-
maradería” no posesivo y la desaparición de la familia como unidad econó-
mica, sustituida por redes comunales de cuidado (Kollontai, 1971). En su 
visión (1971), la sociedad se haría cargo progresivamente de todas las tareas 
que, antes de la revolución, recaían sobre progenitores individuales; he ahí 
que a través de comedores, guarderías, casas comunales y servicios colecti-
vos se apuntase a descargar el hogar (Goldman, 1993).

El proyecto soviético abolicionista de la familia chocó con obstáculos 
materiales (guerra civil, hambre), resistencias culturales y contradicciones 
institucionales; y, a partir de los años treinta, menguó con el “gran retro-
ceso” estalinista a través de la restricción del divorcio, la prohibición del 
aborto (en 1936), la recriminalización de la homosexualidad (en 1934), la 
exaltación de la maternidad y reinstitucionalización de la familia nuclear 
(Goldman, 1993; Wood, 1997). 



a
r

t
íc

u
l

o

      87

En un espíritu similar al momento temprano de la experiencia sovié-
tica, durante el primer periodo maoísta se buscó una comunización de los 
cuidados y de la reproducción social que distribuyera las tareas realizadas 
por mujeres, asociadas a la educación, el cuidado de los niños y los ancianos, 
la preparación de la comida, etc. Esto tuvo especial relevancia en el contexto 
de las comunas agrícolas (CIBCOM, 2023). 

Como parte de estas políticas estatales, se procedió a la apertura de 
aproximadamente 2,6 millones de comedores comunitarios, espacios en 
los que cualquiera podía presentarse para recibir, sin costo, alimentos pre-
parados para consumir en el lugar. Los comedores han sido considerados 
históricamente como una propuesta poderosa para avanzar en el desman-
telamiento del “realismo doméstico”, en la medida en que, a través de la 
satisfacción de una necesidad básica como la alimentación, los individuos 
se reconocen como beneficiarios de cuidados por parte de la comunidad en 
su conjunto y, a la vez, participan de un espacio de socialidad donde pueden 
generarse vínculos más allá de la familia (Gotby, 2025).

En el ámbito doméstico, sin embargo, el proceso fue más ambiguo. 
Previo a la era maoísta predominaba la familia confuciana, que era la base 
de la opresión feudal. El maoísmo buscó su desmantelamiento, pero lo hizo 
en favor de la familia nuclear (CIBCOM, 2023). En nombre de la igualdad 
legal entre hombres y mujeres, el Código de matrimonio de 1950 facilitó la 
obtención del divorcio, prohibió los matrimonios arreglados, el concubi-
nato y el matrimonio infantil. El matrimonio pasa a considerarse ya no 
como una cuestión de linaje o de familias ampliadas gobernadas por un pa-
triarca, sino como un vínculo establecido exclusivamente entre individuos 
que se presume libres. Así es como se asienta la familia nuclear burguesa 
sustentada, como vimos, en una unidad autosuficiente que se sostiene por 
el parentesco biogenético de una pareja heterosexual y su prole. Es nece-
sario indicar que fue precisamente aquí cuando el Estado buscó hacerse 
cargo de algunas dimensiones del cuidado en nombre, entre otras cosas, de 
la liberación de las mujeres: se instauraron políticas como los comedores 



a
r

t
íc

u
l

o

      88

comunitarios. Sin embargo, por causa de la centralización de la distribución 
de los alimentos en pocas manos, una defectuosa implementación y malas 
cosechas los comedores fueron desmantelados durante los sesenta, lo que 
implicó el retorno de esta práctica al ámbito privado de la cocina familiar.

e. Los inicios del  feminismo radical:  Shulamith Firestone 
y la abolición de la famil ia como l iberación de mujeres e 
infancias

Shulamith Firestone fijó, en los comienzos del feminismo radical, la abo-
lición de la familia como horizonte explícito del proyecto feminista. En 
La dialéctica del sexo, de 1970, sostuvo que la meta final del feminismo era 
la abolición de la familia y que el proyecto soviético había fracaso precisa-
mente por su incapacidad para eliminarla, y con ello a la represión sexual 
(Lewis, 2023). Para esto, Firestone reinterpretó el materialismo histórico 
en clave de “clase sexual”: la división reproductiva crea castas de sexo y de 
generación, y la familia nuclear moderna funciona como el dispositivo que 
naturaliza esa jerarquía, haciendo pasar por amor lo que es trabajo, depen-
dencia y control (Firestone, 1976). 

Según la autora (1976), el hogar patriarcal es el “nido” de la opre-
sión: privatiza el servicio doméstico femenino, lo despolitiza e invisibiliza 
en las cuentas del capital; además, mantiene a niñas y niños en condición 
de minoría perpetua, sometidos a la autoridad adulta y moldeados para re-
producir obediencia. La base material de esta dominación, de acuerdo con 
Firestone, es la reproducción biológica, que asigna a las mujeres la gesta-
ción, lactancia y el cuidado como destino.

Su programa propuso desactivar ese núcleo: socialización de la re-
producción y de la crianza; comunidades de cuidado y redes de parentesco 
elegido; libertad sexual no posesiva que desplazara a la pareja monógama 
como unidad económica. 



a
r

t
íc

u
l

o

      89

Lo anterior requiere una apropiación plena y contundente de la tec-
nología por parte de las fuerzas emancipatorias, que puedan constituir un 
“socialismo cibernético” en condiciones de abolir la necesidad de fuerza 
de trabajo para el proceso productivo y reproductivo, así como el urgente 
desarrollo de la tecnología de la ectogénesis, es decir, de úteros-máquina 
que permitan la gestación fuera del vientre y desvinculen la gestación con 
el “destino biológico”, haciendo de ella un proceso voluntario, colectivo y 
compartido capaz de desdibujar los límites del parentesco (Hester, 2018). 

Si bien el feminismo radical (y parte del feminismo en general) des-
atendería los aspectos emancipatorios y utópicos del pensamiento de Fi-
restone, quedándose con algunos de sus aspectos más cuestionables –por 
ejemplo, su biologismo y la idea de un “destino biológico”, que se refleja 
en obras como las de Jeffreys o Raymond–, su aporte es la primera piedra 
de una propuesta utópica que será influyente para desarrollos posteriores 
dentro del feminismo (Lewis, 2021). Movimiento que, es necesario decirlo, 
tendrá poca hegemonía dentro de la izquierda.

f.  Crisis  de los cuidados y real ismo doméstico

El poderoso impulso utópico del feminismo de los setenta no logró soste-
nerse ni en el paso de aquella década ni en las posteriores. Esto tiene raíces, 
principalmente, materiales. Para comprenderlo, es necesario poner sobre la 
mesa un fenómeno que pervive, quizá peor que nunca, hasta nuestros días: 
la crisis de los cuidados. 

Con esta crisis entendemos que existe un abastecimiento insuficiente 
en cuidados de diversa naturaleza, y que tal cosa sería un fenómeno genera-
lizado en todos los países del mundo occidental, sean ricos o pobres (Liedo, 
2022). Su origen se encuentra en dos acontecimientos históricos bien do-
cumentados. Por un lado, la consolidación del ingreso masivo de las mujeres 
al mercado laboral después de la Segunda Guerra Mundial, lo que limitó la 



a
r

t
íc

u
l

o

      90

posibilidad de que las familias pudieran disponer de forma absoluta de su 
tiempo para las labores reproductivas. Por otro, el advenimiento del neo-
liberalismo, que procedió el desmantelamiento progresivo de las políticas 
públicas que proveían o facilitaban el cuidado de forma directa o indirecta 
(Dalla Costa, 1979; Weeks, 2021; Liedo, 2022). Frente a esta situación, se 
observan distintas respuestas por parte de los sujetos afectados. En el caso 
de las familias de clase trabajadora, se retorna a que el peso del cuidado 
recaiga sobre las mujeres dentro del núcleo familiar (o bien, de la familia 
extendida). La forma paradigmática que toma esto es el fenómeno de las 
dobles jornadas; es decir, que muchas mujeres deben dedicar una cantidad 
diaria de horas al trabajo reproductivo, incluso después de estar buena parte 
del día abocadas al productivo (Hochschild, 2022). 

En el caso de las familias de mayores ingresos, tanto del norte como 
del sur global, se constata que una porción importante de las labores de cui-
dado es comprada en la forma de servicios, sobre todo a sujetos migrantes 
mal pagados (principalmente mujeres). Ejemplos paradigmáticos de este 
proceso son las mujeres que hacen labores de limpieza en casas particu-
lares, los repartidores de comida a domicilio, las vendedoras de comida al 
paso, las cuidadoras de ancianos y de personas discapacitadas, etc. (Federici, 
2011). Es necesario decir que, en cualquier caso, pese a los modos en que se 
busca compensar, las necesidades de cuidado a nivel general en las socieda-
des neoliberalizadas están estructuralmente insatisfechas.

Dar cuenta de la crisis del cuidado es relevante aquí por una razón 
específica: que se precarice la reproducción social, haciéndola insuficiente e 
inestable para vastos sectores de la población, empuja a las familias y a los 
individuos a recurrir a las soluciones disponibles, que son casi invariable-
mente privadas y familiares. Esta urgencia material, generada por el déficit 
de cuidados públicos, obliga a una suerte de “realismo doméstico” en la 
práctica cotidiana, donde el núcleo familiar, a pesar de sus contradicciones y 
limitaciones, se refuerza como la única institución percibida como capaz de 
proporcionar afecto, seguridad y supervivencia reproductiva, desactivando 



a
r

t
íc

u
l

o

      91

la posibilidad de concebir (y mucho menos implementar) alternativas radi-
cales de socialización comunista del cuidado (Hester, 2025). 

Este realismo doméstico no fue solo una resignación individual o fami-
liar; sino que, como señala Weeks (2021), penetró en los marcos programá-
ticos de la izquierda y el feminismo posterior, llevando a un abandono de la 
crítica radical en favor de la defensa y el fortalecimiento de la familia, incluso 
en su versión más “progresista”. Por consiguiente, esta pasó a ser concebida 
como un bastión necesario de supervivencia en la era neoliberal, y se cerró así 
la puerta a las demandas abolicionistas de décadas anteriores.

g. Abolicionismo contemporáneo: mar xismo queer,  
transmar xismo y la comunización del  cuidado

En la última década, observamos de forma consistente un nuevo abolicio-
nismo proveniente de los márgenes del pensamiento político radical. Esta 
versión contemporánea surge de vínculos creativos entre la teoría marxiana, 
la teoría queer y trans y el feminismo1. El modo en que se articulan estos 
cruces ha sido diverso, por lo que existe cierta dispersión teórica entre sus 
exponentes; sin embargo, se observan algunos puntos en común. Se aprecia 
una adopción de un marxismo plenamente consciente de los fracasos teóri-
cos y políticos de los socialismos reales. Esto suscitaría un rechazo explícito 
de concepciones que predominaron dentro de la teoría marxista del siglo 
XX: en particular, la idea de la utilización de la maquinaria del Estado –ya 
sea en la forma de participando de la política parlamentaria o a través de 
su asalto para constituir un “Estado obrero”– es abiertamente desechada2. 

1 Para una útil colección de trabajos desarrollados bajo la idea del marxismo queer, cf. Gleeson y 
O’Rourke (eds.) (2024). Ténganse como antecedentes sugerentes de esta línea de trabajo las obras 
pioneras de Mieli (2025) y Floyd (2023). Listado: 
2  En términos más exegéticos, se les da centralidad casi exclusiva a los tomos de El capital y a los 
Grundrisse, realizando un abandono explícito de la mayoría de los textos políticos y de juventud 
de Marx, así como de toda la obra de Engels en solitario.



a
r

t
íc

u
l

o

      92

En contraposición, las posiciones contemporáneas conciben la nece-
sidad de perfilar, junto con el abolicionismo de la familia, un movimiento 
social revolucionario que busque abolir conjuntamente el capitalismo, el 
cisheteropatriarcado (es decir, el género) y el Estado, en la medida en que 
se afirma una vinculación estricta entre todos estos elementos (Gonzalez y 
Neton, 2018; De’Ath, 2018). Estas formas de –si se quiere decir así– mar-
xismo anarquista o libertario provienen de interpretaciones teóricas produ-
cidas por diversos grupos activistas de investigación, tales como los británi-
cos Endnotes, los franceses Théorie Communiste, los norteamericanos Out 
of the Woods Collective (en el que milita la misma Lewis), entre otros. Un 
aspecto que tienen en común todos ellos es que remarcan el beneficio de la 
abolición de la familia no solo para las mujeres y las infancias, sino también 
para los sujetos queer y las niñeces y adolescentes –víctimas especialmente 
vulnerables de sus familias y del aparato estatal– (Cicuta, 2022; Gleeson y 
Griffiths, 2023).

El texto con el que suele situarse el revival del abolicionismo de la 
familia es un artículo de Gleeson y Griffiths publicado en 2015, titulado 
“Kinderkommunismus: un análisis feminista de la familia del siglo XXI 
y una propuesta comunista para su abolición” (2023). En él, las autoras 
argumentan que la familia burguesa, lejos de desaparecer, ha mutado para 
adaptarse a las condiciones neoliberales, manteniendo su función como el 
principal centro de gestión de la crisis social y de distribución desigual de 
la reproducción. Su tesis central es que la familia no es meramente una “es-
fera” de dominación que debe ser abolida, sino una relación social profun-
damente imbricada en el modo de producción capitalista, sirviendo como 
amortiguador de las fallas del Estado de bienestar. 

Desde esta perspectiva, el “Kinderkommunismus” (comunismo infan-
til o de la infancia) debe entenderse como un horizonte para desmantelar la 
parentalidad intensiva y la privatización del afecto. La propuesta apunta a la 
creación de infraestructuras comunitarias de cuidado que excedan tanto la 
lógica estatal como la lógica familiar, avanzando hacia una socialización ra-



a
r

t
íc

u
l

o

      93

dical del bienestar y el desarrollo de la infancia (Gleeson y Griffiths, 2023). 
Un elemento clave aquí es la “crèche antidiádica”, un modelo colectivo que, a 
diferencia de los orfanatos fallidos del socialismo real (como el caso ruma-
no bajo Ceaușescu), busca implementar las mejores prácticas conocidas de 
crianza para garantizar un cuidado atento y multifacético, rompiendo con 
la exclusividad emocional y material de la relación parental biológica o de 
pareja. En palabras de las autoras: 

Proponemos un sistema más formal (y por ello, de mayor confian-
za) de supervisión de la reproducción intergeneracional. A esta institución 
contrafamiliar la llamaremos crèche. […] Las cualidades más definitorias de 
esta institución sustituta serían, en primer lugar, la necesidad de que naciese 
en el contexto de la previa (y tan necesaria) abolición de las institucio-
nes educativas, y en segundo lugar, que se fundase con una perspectiva de 
destrucción de la familia, así como de todas sus encarnaciones ideológicas 
(masculinidad, maternidad, díadas de género, etcétera) (Gleeson y Griffi-
ths, 2023: 101).

En esta misma línea crítica, el trabajo de M. E. O’Brien (2023) se 
enfoca en desglosar las dimensiones afectivas y laborales de la crisis re-
productiva en el neoliberalismo tardío. O’Brien enfatiza que la familia, al 
ser el último refugio del individuo contra la precarización del Estado y el 
mercado, se convierte en un aparato ideológico que disfraza la explotación 
del trabajo no remunerado (principalmente femenino) bajo el manto del 
"amor" y el "deber". Su propuesta se enfoca en la necesidad de desmantelar 
el aparato libidinal que sustenta a la familia, argumentando que la libera-
ción del deseo y la reorganización de los lazos afectivos son tan cruciales 
como la socialización de los medios de producción y reproducción, un eco 
del enfoque fourierista pero mediado por la crítica materialista contempo-
ránea (O’Brien, 2023).

La teórica principal en esta materia es, sin embargo, Sophie Lewis, 
cuyo trabajo ha sido crucial para recentrar el debate en el parentesco bio-
genético como la clave a ser abolida. Lewis (2020; 2023) defiende que el 



a
r

t
íc

u
l

o

      94

abolicionismo no es simplemente dejar de tener familia, sino practicar ac-
tivamente la construcción de un parentesco diferente (o, mejor: de vínculos 
de cuidado diferentes). En Otra subrogación es posible, de 2019, propone una 
forma específica de la gestación subrogada de manera radical como una 
praxis comunista y no capitalista, argumentando que debe ser desmercanti-
lizada, desmaternizada y socializada. Su tesis es que todos somos subroga-
dos el uno del otro, lo que constituye un ataque frontal a la ideología de la 
propiedad biológica sobre los cuerpos y el producto de la gestación. 

A partir de esta premisa, Lewis formula la idea de una “comuna ges-
tante” donde los sujetos podamos comunizar la reproducción biológica y 
social de forma voluntaria, respondiendo, en parte, al excesivo biologismo 
de Firestone (Lewis, 2020). El término central allí es el de “amniotécnica”, 
que no consiste en un mérito tecnológico sino en la práctica de reconocer 
de forma radical la interdependencia mutua. Posteriormente, en Abolir la 
familia, de 2022, Lewis sintetiza esta crítica al parentesco biológico, plan-
teando que la abolición es la práctica de construir vínculos no biológico y 
comunitario, donde los cuidados son abundantes, distribuidos y rompen 
el vínculo exclusivo entre el sexo, la reproducción, la crianza y el hogar 
individual (Lewis, 2023). En palabras de la propia autora (2023, 40-41): 
“deshacernos por completo del parentesco y avanzar en las relaciones que 
podríamos llamar de compañerismo, amistad o con palabras que aún no se 
han inventado”.

La creciente sofisticación del movimiento ha generado importantes 
debates internos. En un artículo reciente, Patrick Cockburn (2024) presen-
ta una crítica constructiva y destaca una tensión fundamental dentro de la 
tradición abolicionista contemporánea: la polarización entre el utopismo de 
planos o de recetas [Blueprint Utopianism] y el utopismo con centro en los 
procesos [process-oriented utopianism]. 

El Blueprint Utopianism, que busca diseñar un sistema detallado y 
una arquitectura de reemplazo (como las propuestas de socialización del 
cuidado a gran escala), corre el riesgo de caer en la rigidez burocrática o 
de centralizar el poder de manera excesiva –crítica implícita a las visiones 



a
r

t
íc

u
l

o

      95

estatistas del socialismo–. Cockburn se basa en el análisis de M. E. O'Brien 
para su cuestionamiento, señalando que la profundidad con la que esta au-
tora expone la crisis reproductiva y la necesidad de soluciones a gran escala 
(recurriendo a Fourier como una fuerte inspiración) confronta los límites 
del utopismo basado en procesos. Ahora, si bien Cockburn es mucho más 
crítico con Lewis, al considerarla como la figura paradigmática del utopis-
mo con centro en los procesos, expresa suspicacias respecto del antiestatis-
mo que comparten tanto ella como O’Brien en la medida en que no ofrece 
suficientes garantías sobre cómo se garantizarán, sin Estado, la igualdad, la 
justicia distributiva y la protección de los vulnerables a gran escala, obli-
gando al movimiento a confrontar las "imperfecciones" y los trade-offs de 
cualquier mundo posfamiliar (Cockburn, 2024).

¿c ó m o h e m o s d e c o n c e b i r  l a r e vo l u c i ó n  
c o n t r a fa m i l i a r?

Si asumimos la premisa fundamental de que la institución familiar debe ser 
superada en favor de una comunización del cuidado y del parentesco que dé 
pie a un comunismo sin Estado, la atención se desplaza de la justificación 
ética a la pregunta estratégica: ¿cuándo y cómo se logra esta abolición? La 
pregunta divide al pensamiento radical contemporáneo, polarizado entre 
las tesis que apuestan por el momento insurreccional –como el enfoque 
transmarxista de M. E. O'Brien, en línea con las posturas de Endnotes y 
Théorie Communiste– y aquellas que defienden las políticas prefigurativas, 
que encuentran sustento en el anarquismo contemporáneo (Graeber, 2015) 
y es, además, la postura que asume Lewis en sus escritos. La tensión en-
tre revolución-como-evento y revolución-como-proceso-inmanente es el 
nudo gordiano de este debate metodológico-estratégico, el cual define la 
arquitectura misma de la utopía comunista contrafamiliar.

La perspectiva insurreccional, articulada con rigor por M. E. O'Brien 
(2023), se basa en una lectura de la familia como una institución estructural 



a
r

t
íc

u
l

o

      96

inseparablemente imbricada en los circuitos de reproducción del capital. 
Para O'Brien, el “hogar privado” y la “forma-pareja” garantizan la repro-
ducción de la fuerza de trabajo, la socialización diferencial para el mercado 
laboral y la gestión privatizada de la dependencia, todo ello bajo el alero de 
la propiedad privada y la violencia estatal oculta (Cf. Gonzalez y Neton, 
2018). Desde este enfoque, cualquier intento de prefigurar la abolición –es 
decir, de construir “comunes parciales” o “familias queer ampliadas” dentro 
de la formación social capitalista– está condenado a la cooptación, margi-
nalidad o limitación económica. La familia es un mecanismo tan funda-
mental de la acumulación y el control social que su superación solo puede 
ser el subproducto, o el correlato inmediato, de una crisis insurreccional 
masiva que desmantelaría simultáneamente el modo de producción capita-
lista y el Estado (O’Brien, 2023).

O'Brien invoca aquí la figura de la Comuna no como un proyecto 
ideológico deliberado que pueda ser implementado en tiempos de paz, sino 
como una forma social que emerge desde la insurrección y el caos. La Co-
muna es, ante todo, una estrategia de supervivencia3. Cuando las estructuras 
estatales colapsan y los mercados dejan de funcionar, las comunidades se 
ven forzadas a socializar las tareas vitales, comunizando de facto la repro-
ducción. De esta manera, la abolición de la familia no se lograría por el 
éxito de pequeños experimentos comunales, sino por la necesidad impuesta 
por el colapso sistémico, que obliga a la población a abandonar la lógica del 
hogar privado para asegurar su existencia. En este sentido, la tarea de los 
abolicionistas es la de preparar la base teórica y política para que, llegado 
el momento del colapso, el impulso por la comunización del cuidado sea la 
opción obvia y no una forma de restaurar la familia nuclear. La visión in-
surreccional tiende a priorizar la determinación estructural, arguyendo que 
las bases materiales (la destrucción del mercado, la propiedad y el salario) 

3  Cf. Bernes (2013); para un planteamiento en una línea similar, cf. Out of the Woods Collective 
(2023) y su postura sobre el “comunismo de desastre”.



a
r

t
íc

u
l

o

      97

son las que liberarán y transformarán las relaciones sociales y subjetivas. La 
liberación es, fundamentalmente, un acto de ruptura con el sistema, y no un 
proceso gradual de construcción interna.

Frente a este enfoque, la perspectiva prefigurativa –encarnada por el 
anarquismo queer y con la defensa que Sophie Lewis (2023) hace de la 
“abolición como presencia de algo”– postula que la revolución debe ser un 
proceso en la inmanencia. Lewis, en su manifiesto, desplaza el foco de la 
destrucción estructural a la creación activa de alternativas y a la transforma-
ción ética de las relaciones de cuidado. Para esta autora la abolición no es 
simplemente la negación de la familia, sino la expansión del cuidado hacia 
una lógica de “compañeras contra el parentesco”, donde el florecimiento y 
el apoyo mutuo no se condicionen por el lazo biogenético o romántico-se-
xual. La abolición es, por tanto, la construcción de la emancipación real a 
través de lo que Bookchin denominaba como “instituciones revoluciona-
rias”, que operen como comunes en el presente y puedan perfilar un futuro 
emancipado (Biehl, 2015).

El argumento central de la perspectiva prefigurativa es, en nuestra 
opinión, de carácter ético y apela a las condiciones subjetivas de la emanci-
pación ( Jappe, 2015; Guíñez, en prensa). Desde este punto de vista, se en-
fatiza en que la mera destrucción de las bases materiales del capitalismo no 
garantiza la emancipación. Existe un “estilo capitalista” internalizado por la 
sociedad en su conjunto y unas formas de deseo y necesidad moldeadas por 
el sistema que podrían conducir, en un escenario posinsurreccional de caos, 
a una restauración jerárquica o, peor aún, a la victoria de fuerzas fascistas 
(Stoetzler, 2012). 

El colapso del capital, sin una infraestructura ética y social paralela, 
no impide la posibilidad de la regresión jerárquica (Biehl, 2015). Por ello, 
la tarea –que debe iniciarse desde temprano– tiene que ver con la reesti-
lización de la vida, la “crítica ética de las necesidades” y la práctica de la 
autarquía material progresiva dentro de los comunes prefigurados (Guíñez, 
en prensa). Estos espacios no son meros refugios aislados: son laborato-



a
r

t
íc

u
l

o

      98

rios políticos que modifican la subjetividad y el ethos de sus participantes, 
creando un orden social alternativo al que los sujetos descontentos con la 
familia y el capital puedan “incorporarse progresivamente” en el momento 
de la crisis. La prefiguración, entonces, no es un sustituto de la revolución, 
sino su condición de posibilidad y su garantía ética y subjetiva (De Angelis, 
2007; Raekstad, 2018; Lewis, 2023).

La oposición entre ambas posturas se cristaliza, en nuestra opinión, 
en tres puntos de tensión fundamentales. Primero, el cálculo del riesgo. 
O'Brien y la tesis insurreccional ven un mayor riesgo en la cooptación o 
la domesticación de los comunes prefigurados, que podrían convertirse en 
meras células de ayuda mutua dentro del capitalismo, incapaces de escalar o 
desafiar al sistema. Endnotes (2011), de hecho, ha resaltado que las aspira-
ciones de prefigurar aspectos de una sociedad poscapitalista, lejos de actuar 
como una amenaza real para dicha sociedad, representarían más bien lo que 
la sostiene, haciendo contrapeso de sus partes más hostiles. Por otro lado, 
la tesis prefigurativa ve el mayor riesgo en el espontaneísmo, es decir, en la 
confianza excesiva en que la crisis catastrófica producirá, por sí misma, el 
resultado deseado, sin haber cultivado previamente las formas de relación 
que impedirían el resurgimiento de la autoridad y la jerarquía (Stoetzler, 
2012; Biehl, 2015).

Segundo, la naturaleza de la Comuna. Para O'Brien (2023), esta es 
una forma insurgente, una necesidad material dictada por la coyuntura del 
colapso. Para la perspectiva prefigurativa, en cambio, la Comuna debe ser 
una forma cultivada, una institución revolucionaria que ha sobrevivido y 
madurado a través de la práctica constante, lo que le da la resiliencia ética 
para persistir tras la caída del capitalismo y el Estado. La crítica anarquista 
al marxismo queer aquí es que este último pecaría de "conductismo social" 
al subestimar la persistencia de las formas de dominación en la conciencia, 
incluso cuando la base material ha sido destruida (Guíñez, en prensa, cf. 
Fisher, 2021).



a
r

t
íc

u
l

o

      99

Tercero, la temporalidad. La posición insurreccionalista defiende una 
temporalidad de aceleración y ruptura, donde el evento revolucionario es 
el pivote. La prefigurativa aboga por una temporalidad de larga duración y 
acumulación, donde la abolición es un proceso de deconstrucción y cons-
trucción constante que debe llevarse a cabo simultáneamente a la lucha polí-
tica frontal. Los escritos de Lewis (2023) sugieren que esperar la revolución 
como insurrección generalizada es una evasión de las responsabilidades de 
cuidado y liberación que tenemos en el presente. Abolir la familia no es un 
objetivo posrrevolucionario, sino una tarea militante de hoy.

No es nuestra intención aquí abogar por una de estas dos alternativas, 
sino remarcar que ambas pueden ser leídas como una división del trabajo 
estratégico. Las comunidades prefigurativas y las instituciones revolucio-
narias de la prefiguración no son un fin en sí mismas, sino el aparato del 
entrenamiento subjetivo necesario para sostener la forma-comuna una vez 
que emerge la necesidad insurreccional –esta es, de hecho, la posición que 
adopta Bookchin (Biehl, 2015)–. Las comunas prefigurativas, en este sen-
tido, son la infraestructura social y moral que dota a la comuna insurgente 
de la capacidad para no autodestruirse ni degenerar en una nueva forma 
de opresión, y que pueden, además, comenzar a predelinear un estilo de 
vida alternativo que escape a las “falsas necesidades” dadas por el capital, 
como les llamaba Marcuse (2005). De este modo, la abolición de la familia 
se concibe como un proceso dual: una ruptura material y estructural, for-
zada por la insurrección de masas contra el capital y el Estado, sostenida y 
preentrenada por las décadas de práctica ética, relacional y material de los 
comunes prefigurados. 

El horizonte de un comunismo sin Estado y sin familias solo se con-
cretiza cuando el evento revolucionario encuentra una subjetividad dis-
puesta a amar y cuidar sin la coerción del parentesco y la propiedad. La 
abolición de la familia es, en última instancia, la convergencia del colapso 
capitalista con la paciente, militante y urgente construcción vínculos alter-
nativos, basados en el amor y la ayuda mutua.



a
r

t
íc

u
l

o

      100

c o n c l u s i o n e s

La genealogía de la crítica a la familia demuestra que la abolición, entendida 
como Aufhebung (es decir, como supresión positiva de la forma histórica, 
propietaria y nuclear), ha sido una constante en el pensamiento radical. Este 
recorrido histórico no solo ancla la crítica en el materialismo, contraponién-
dola a la forma polifuncional medieval y exponiéndola como una respuesta 
directa a la privatización capitalista del cuidado, sino que también revela 
una persistente tensión estratégica en torno a su consecución. El gran de-
safío político que hereda el abolicionismo de la familia tiene que ver con 
cómo trascender el "realismo doméstico", esa resignación pragmática que, 
ante la crisis de los cuidados neoliberal, fortalece al núcleo familiar como un 
refugio insuficiente en lugar de visibilizar la urgencia de la comunización.

En este marco, el debate contemporáneo entre las tesis insurreccio-
nales y las prefigurativas se presenta no como una polarización excluyente, 
sino como una posibilidad estratégica de división del trabajo. La abolición 
no puede ser ni la mera ideación de un blueprint utópico, ni la espera pasiva 
de un colapso sistémico. Por un lado, la insurrección de masas (propuesta 
por autores como O’Brien) es el evento necesario que, al desmantelar el ca-
pital y el Estado, impone la comunización del cuidado como una estrategia 
material de supervivencia. Por otro, la prefiguración (defendida por Lewis 
y el anarquismo) es el proceso ético y relacional de larga duración que cul-
tiva las subjetividades y las instituciones alternativas capaces de sostener la 
forma-Comuna. El horizonte de un comunismo sin familias ni Estado se 
materializa en la convergencia de estas dos temporalidades, donde la rup-
tura estructural encuentra una infraestructura social y moral ya dispuesta a 
amar y a cuidar sin la coerción del parentesco biogenético y la propiedad. La 
abolición es, en última instancia, una tarea militante urgente que debe prac-
ticarse en el presente para garantizar un futuro de abundancia relacional.



     101

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

annas, j. (1981). An introduction to Plato's Republic. Oxford University 
Press.

bennett, j. m. (1987). Women in the Medieval English countryside: 
Gender and household in Brigstock before the plague. Oxford 
University Press.

biehl, j. (2015). “Bookchin’s Revolutionary Program”, ROAR Magazine, 
n° 0.

cibcom. (2023). Socializar los cuidados: contra el realismo doméstico. https://
cibcom.org/socializar-los-cuidados-contra-el-realismo-domestico/

cicuta, l. (2022). “Towards the Abolition of The Family!”. Medium. 
Disponible en: https://butchanarchy.medium.com/towards-the-
abolition-of-the-family-d3f8f008cf6.

cockburn, patrick j. l. (2024). Paths to a world without families: 
reasons, means, and ends in family abolitionism. Contemporary 
Political Theory. https://doi.org/10.1057/

cooper, m. (2017). Family values: Between neoliberalism and the new 
social conservatism. Zone Books.

cott, n. (2000). Public vows: A history of marriage and the nation. 
Harvard University Press.

de moor, t. (2008). The silent revolution: A new perspective on the 
emergence of commons, guilds, and other forms of corporate collective 
action in Western Europe. International Review of Social History, 
53(S16), 179–212.

engels, f. (2017). El origen de la familia, de la propiedad privada y del 
Estado. Akal.



     102

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía federici, s. (2011). Revolución en punto cero. Trabajo doméstico, reproducción 
y lucha feminista. Madrid: Traficantes de sueños.

fitzpatrick, s. (1999). Everyday Stalinism. Oxford University Press.

firestone, shulamith. (1976). Dialéctica del sexo. En defensa de la 
revolución feminista. Editorial Kairós.

fisher, m. (2021). Deseo postcapitalista. Caja negra.

fourier, c. (2005). Elogio a la poligamia. Ediciones Abraxas.

fourier, c. (2018). El falansterio. La utopía de la felicidad social. 
Montaber.

garcía jané, j. (2018). “Prólogo”, en Fourier, C. (2018). El falansterio. La 
utopía de la felicidad social. Montaber.

gleeson, jules joanne y griffiths, kade doyle (2023). 
“Kinderkommunismus: un análisis feminista de la familia en el siglo 
XXI y una propuesta comunista para su abolición”. En Rojo del 
arcoíris, El comunismo destruye la familia. Levanta fuego.

goldman, w. z. (1993). Women, the state and revolution. Cambridge 
University Press.

goody, j. (1983). The development of the family and marriage in Europe. 
Cambridge University Press.

gotby, a. (2023). Ellos lo llaman amor. Una política de las emociones. 
Verso.

gotby, a. (2025). Feeling at Home. Transforming the Politics of Housing. 
Londres. Verso.

graeber, david (2015). Fragmentos de antropología anarquista y otros 
textos. Ediciones La Social, México.



     103

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía guíñez, m. (en prensa). “Por una utopía del cuidado. Abolición de la 
familia y comunes prefigurados” en Guíñez, M. y Orrego, S., Apuñalar 
al patriarcado. Voces anarcofeministas y anarquistas queer. Virus.

hanawalt, b. (1986). The ties that bound. Oxford University Press.

hanawalt, b. (1993). Growing up in medieval London. Oxford 
University Press.

hajnal, j. (1965). European marriage patterns in perspective. In D. V. 
Glass & D. E. C. Eversley (Eds.), Population in history (pp. 101–143). 
Edward Arnold.

hester, h. (2018). Xenofeminismo. Tecnologías de género y políticas de 
reproducción. Caja negra.

hester, h. (2025). Contra el realismo doméstico. Escritos sobre vivienda, 
género, trabajo y tecnología. Bartlebooth.

jappe, a. (2015). «¿Libres para la liberación?», en Jappe, Anselm, Maiso, 
Jordi y Rojo, José Manuel, Criticar el valor, superar el capitalismo, 
Madrid: Enclave de Libros, pp. 73-90.

kollontai, a. (1971). «Communism and the Family» en Selected 
Writings of Alexandra Kollontai, Alix Holt, Allison & Busby.

kussmaul, a. (1981). Servants in husbandry in early modern England. 
Cambridge University Press.

laslett, p. (1972). Household and family in past time. Cambridge 
University Press.

lewis, sophie (2020). Otra surrogación es posible. El feminismo contra 
la familia. Barcelona: Bellaterra.

lewis, s. (2021). Disloyal children of Shulamith Firestone: Updating 
gestational utopianism for the twenty-first century. Interfere: Journal, (2).



     104

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía lewis, sophie (2023). Abolir la familia. Un manifiesto por los cuidados y 
la liberación.

liedo, belén (2022). “Cuidar en común”, Isegoría, N.º 66.

marx, k., (2016). Antología. Siglo XXI.

o’brien, m. e. (2023). Family abolition. Pluto Press.

platón. (2003). República. Gredos.

raekstad paul (2018). “Revolutionary practice and prefigurative politics: 
A clarification and defense”. Constellations. 25: 359–372

roberts, d. (1997). Killing the Black body. Pantheon.

shahar, s. (1992). Childhood in the Middle Ages. Routledge.

stoetzler, marcel (2012). «On the Possibility that the Revolution that 
will End Capitalism might Fail to Usher Communism», en Journal of 
Classical Sociology, 12, 2, 191-204.

thompson, e. p. (1971). The moral economy of the English crowd in the 
eighteenth century. Past & Present, 50, 76–136.

weeks, kathi (2021). Abolition of the family: the most infamous 
feminist proposal. Feminist Theory, 24(3), 433-453. https://doi.
org/10.1177/14647001211015841

wood, e. a. (1997). The baba and the comrade. Indiana University Press.



     105

s
o

b
r

e
 l

a
s
 a

u
t

o
r

a
s
 ·

 n
o

ta n o ta

Este trabajo ha sido posible gracias al financiamiento del proyecto Fondecyt 
Posdoctoral n° de folio 3230487 de la Agencia Nacional de Investigación y 
Desarrollo (ANID) del Estado de Chile.

s o b r e l a s au t o r a s

Magdalena P. Guíñez es Doctora en Filosofía y Socióloga por la Univer-
sidad Diego Portales. Actualmente se desempeña como investigadora ad-
junta posdoctoral en el Instituto de Filosofía de la Universidad Diego Por-
tales. Sus temas de trabajo incluyen la fenomenología, la filosofía política 
contemporánea, la teoría feminista/queer y los cuidados.

Paz Caro es Magister en Pensamiento Contemporáneo de la Universidad 
Diego Portales, Profesor de Estado en Filosofía de la universidad de San-
tiago y candidato a Doctor en Estética de la Universidad de Chile. Sus 
temas de investigación se centran en temas de filosofía política contempo-
ránea, género, Patrimonio y memoria histórica.


