
a
r

t
íc

u
lo

Jacqueline Cordo
Universidad Diego Portales y Universidad Complutense de Madrid

jacquelinecordo1@gmail.com

Gramáticas del cuidado
Aportes a las gramáticas de justificación desde la ética de cuidados

Cordo, J. (2025). “Gramáticas del cuidado: Aportes a las gramáticas de justificación desde la ética 
de los cuidados”. Cuadernos de Teoría Social, 11 (22): 48-75

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-197

Fecha de recepción: 10/10/2025
Fecha de aceptación: 23/12/2025



a
r

t
íc

u
l

o

      49

Gramáticas del cuidado 
Aportes a las gramáticas de justificación desde la ética de cuidados

Jacqueline Cordo

r e s u m e n

El artículo propone un diálogo entre la ética del cuidado y la teoría de las 
gramáticas de justificación de Boltanski y Thévenot, con el propósito de 
explorar nuevas formas para comprender cómo se construye lo justo en la 
vida social. Se parte de la premisa de que la ética del cuidado y la ética de la 
justicia no constituyen polos opuestos, sino dimensiones en tensión com-
plementaria que expresan distintas concepciones de responsabilidad moral 
y legitimidad. En este marco, los feminismos han desempeñado un papel 
decisivo al visibilizar la centralidad de los cuidados y la reproducción de la 
vida, mostrando cómo las nociones abstractas de justicia se sostienen sobre 
una división fundante entre lo público y lo privado que oculta las condicio-
nes materiales y afectivas de la vida en común. A partir de estas discusio-
nes, el artículo introduce la noción de gramáticas de cuidado, una propuesta 
original que busca tensionar la construcción clásica de las gramáticas de 
justificación al incorporar los vínculos afectivos, corporales y situados que 
sustentan la acción moral. Estas gramáticas permiten analizar los modos en 
que se negocian los significados de lo justo en contextos concretos, donde el 
reconocimiento, la vulnerabilidad y la interdependencia se vuelven criterios 
centrales de legitimación.

pa l a b r a s c l av e

Ética de cuidado, género, justicia, gramáticas de justificación, gramáticas 
de cuidado. 



a
r

t
íc

u
l

o

      50

a b s t r ac t

This article proposes a dialogue between the ethics of care and Boltanski 
and Thévenot’s theory of grammars of justification, with the aim of explor-
ing new ways of understanding how notions of justice are constructed in 
social life. It starts from the premise that the ethics of care and the ethics 
of justice are not poles opposing, but rather dimensions in complementary 
tension that express different conceptions of moral responsibility and le-
gitimacy. Within this framework, feminisms have played a decisive role in 
making visible the centrality of care and the reproduction of life, revealing 
how abstract notions of justice rest upon a foundational division between 
the public and the private that obscures the material and affective condi-
tions of common life. Building on these discussions, the article introduces 
the notion of grammars of care –an original proposal that seeks to chal-
lenge the classical construction of grammars of justification by incorporat-
ing the affective, embodied, and situated relations that sustain moral action. 
These grammars make it possible to analyze how meanings of justice are 
negotiated in concrete contexts, where recognition, vulnerability, and inter-
dependence become central criteria of legitimacy.

k e y wo r d s

Ethics of care, gender, justice, grammars of justification, grammars of care

Grammars of Care 
Contributions to the Grammars of Justification  

from the Ethics of Care

Jacqueline Cordo



a
r

t
íc

u
l

o

      51

1.  i n t r o d u c c i ó n

A lo largo de las últimas décadas, los feminismos, en sus múltiples expre-
siones académicas, activistas y populares,1 han logrado situar en el centro 
del debate social y político la cuestión de los cuidados y la reproducción de 
la vida. Su intervención ha supuesto no solo la visibilización de un con-
junto de tareas históricamente invisibilizadas y feminizadas, sino también 
la elaboración de nuevas categorías teóricas y políticas que permiten com-
prender las condiciones materiales y afectivas que sostienen la vida en co-
mún. En el ámbito académico, este movimiento puede leerse como parte 
de un proceso más amplio en el que la identificación de un problema abre 
el camino para la construcción de herramientas conceptuales y empíricas 
capaces de abordarlo.

Esta perspectiva ha tenido, en los últimos años, un impacto signifi-
cativo tanto a nivel teórico como empírico. Desde el enfoque de la repro-
ducción social, los cuidados se han entendido como un componente funda-
mental de la economía, lo que ha impulsado políticas públicas orientadas 

1  Entre estas expresiones se incluyen, en el ámbito académico, aportes provenientes del feminismo 
radical, que problematizó el trabajo doméstico y de cuidados como una dimensión estructural de 
la dominación patriarcal (por ejemplo, Shulamith Firestone, 1970; Christine Delphy, 1984), así 
como del feminismo de la diferencia, que contribuyó a la revalorización de prácticas relacionales 
históricamente feminizadas (Luce Irigaray, 1974; Adriana Cavarero, 1990; comunidad Diotima, 
1990). Asimismo, los debates sobre cuidados y reproducción social han sido particularmente 
influidos en el contexto latinoamericano por los aportes de Silvia Federici (2013), Elizabeth Jelin 
(2010) y Cristina Carrasco (2001), como también, más recientemente, por trabajos de Laura 
Pautassi (2007), Verónica Gago (2019) y Eleonor Faur (2014), junto con luchas y movimientos 
colectivos que contribuyeron de manera decisiva a la visibilización pública del trabajo de cuidados.



a
r

t
íc

u
l

o

      52

a parametrizar el trabajo de cuidados, asignarle un valor monetario y visi-
bilizar su feminización (Carrasco et al., 2011; Gago, 2019). Sin embargo, 
un aspecto menos difundido –aunque no por ello menos relevante– refiere 
al lugar que estos ocupan en la organización político-moral de la sociedad. 

Diversos aportes feministas destacan la necesidad de una ética del cui-
dado que ponga en tensión los modelos abstractos de justicia que predomi-
nan en las sociedades occidentales modernas (Benhabib, 2013; Kittay, 2019; 
Tronto, 1993). Estas abstracciones no son neutras, pues tienden a favorecer 
la reproducción de desigualdades y la conservación del statu quo (Fascioli, 
2010), en consonancia con las críticas dirigidas a las pretensiones universa-
les de la justicia (Walzer, 2004). De allí que resulte crucial atender no solo 
a las negociaciones cotidianas sobre lo justo, sino también a los posiciona-
mientos morales desde los cuales esos acuerdos adquieren legitimidad.

Pese a estos avances, aún se ha escrito poco sobre cómo operaciona-
lizar, desde el análisis sociológico, las conceptualizaciones de la ética del 
cuidado. La pregunta central es cómo estas nociones se encuentran (o no) 
presentes en las prácticas concretas donde se disputan los significados de 
justicia. Este artículo busca explorar los aportes que puede ofrecer la ética 
del cuidado al estudio de las gramáticas de justificación en contextos donde 
se negocia lo justo, atendiendo tanto a las estrategias de quienes denuncian 
como a las formas en que dichas denuncias son percibidas, traducidas y le-
gitimadas en sus entornos. Para ello, se retoma la noción de gramáticas de 
justificación elaborada por Boltanski y Thévenot (2021), con el objetivo de 
ensayar un cruce inicial entre este aparato conceptual y una mirada situada 
en los cuidados. En este sentido, se trata de un trabajo de carácter teórico, 
no empírico, que propone una herramienta analítica conceptual: las gramá-
ticas de cuidado.

El artículo se organiza en cuatro partes, además de esta introducción. 
En primer lugar, retomo las principales críticas feministas a las concep-
ciones clásicas de justicia desde la ética del cuidado. En segundo lugar, 
presento los aspectos centrales de la sociología pragmática y, en particular, 



a
r

t
íc

u
l

o

      53

la idea de gramáticas de justificación. En tercer lugar, propongo el término 
de gramáticas de cuidado, explorando la productividad del encuentro entre 
ambas perspectivas. Finalmente, ofrezco algunas conclusiones preliminares.

2. l a é t i ca d e  l a j u s t i c i a  d e s d e l a ó p t i ca  
d e l  c u i da d o

Desde el liberalismo político, la construcción de sociedades justas ha sido 
pensada a partir de la figura de individuos autónomos que participan en la 
esfera pública, regulados por normas morales y por instituciones encar-
gadas de garantizar los valores de libertad e igualdad (Rawls, 1995). En 
este marco, la idea de moral sostiene la constitución de un sujeto de derecho 
concebido como imparcial y abstracto, cuya validez descansa en el recono-
cimiento de una igualdad universal y en la formulación de principios gene-
rales de justicia (Brugère, 2022). En contraste, la ética remite a relaciones 
densas y situadas, atravesadas por la experiencia cotidiana y por condiciones 
concretas de existencia (Margalit, en Brugère, 2022).

Sin embargo, desde la sociología de las moralidades, la moral no se 
entiende únicamente como un conjunto de estándares universales que dis-
tinguen lo correcto y lo incorrecto, sino como un campo socialmente cons-
truido, atravesado por disputas, jerarquías y delimitaciones de pertenencia 
entre distintos grupos y posiciones sociales (Hitlin & Vasey, 2013). En este 
sentido, la moralidad no operaría solo como un principio de cohesión so-
cial, sino también como un espacio de conflicto en el que se negocian sig-
nificados, legitimidades y criterios de evaluación.

Sin desconocer la distinción entre moral y ética, este trabajo no la 
adopta como eje central de análisis. Más allá de la denominación (frecuen-
temente ética en el campo de los cuidados), el interés analítico se orienta al 
estudio de prácticas situadas y contextuales, atravesadas por relaciones de 
vulnerabilidad y dependencia, así como por los marcos sociales e institucio-
nales que las configuran.



a
r

t
íc

u
l

o

      54

En este contexto, el concepto mismo de cuidados aparece como una 
categoría analítica con pocos años de vida (Batthyány, 2021; Comas-d´Ar-
gemir y Faur, 2023), cuya emergencia se vincula estrechamente con el cues-
tionamiento feminista a la distinción liberal entre lo público y lo priva-
do, desarrollado de manera sistemática a partir de la denominada segunda 
ola. Al politizar la esfera doméstica, estos debates pusieron en el centro 
la relevancia del trabajo reproductivo como enclave económico y político 
fundamental para la organización social (hooks, 1984; Millett, 1970; Pate-
man, 1988). Este desplazamiento habilitó nuevas indagaciones orientadas 
a identificar la especificidad de ciertas prácticas al interior del trabajo do-
méstico, ya no atendiendo principalmente a su carácter remunerado o no, 
sino a la naturaleza relacional de estas acciones y a las dimensiones afectivas 
y subjetivas que producen. Es en este marco donde comienzan a delinearse 
los aportes que darán lugar a una reflexión específica sobre los cuidados y, 
posteriormente, al desarrollo de la ética del cuidado (Vivaldi et al., 2024). 

En términos más generales, el análisis del desarrollo moral y del lazo 
social se ha abordado tradicionalmente desde la ética de la justicia y sus 
valores propositivos, basándose en una dicotomía fundante: la división en-
tre lo público y lo privado (Gilligan, 1993). Esta dicotomía jerarquizada 
ha sostenido, a su vez, otras oposiciones estructurantes, como la primacía 
de la razón sobre los afectos, de la abstracción y la universalidad sobre lo 
cotidiano y lo particular, y de lo masculino sobre lo femenino, así como la 
distinción entre justicia y cuidado como esferas estrictamente diferenciadas 
(Benhabib, 2013; Held, 2005). Como consecuencia, un campo entero de la 
actividad humana concebido como privado ha sido relegado a lo “natural” 
y “ahistórico”, obstaculizando una reflexión sistemática sobre el desarrollo 
histórico moral de lo doméstico, los afectos y lo íntimo (Fascioli, 2010). 
Aquí retomo específicamente la definición de cuidados de Fisher y Tronto 
(1990), quienes lo entienden como: 



a
r

t
íc

u
l

o

      55

una actividad de nuestra especie que comprende todo lo que hacemos para 
mantener, continuar y reparar nuestro “mundo” de forma que podamos vivir 
en él de la mejor manera posible. Ese mundo incluye nuestros cuerpos, a 
nosotros mismos y nuestro entorno, todo lo cual intentamos entrelazar en 
una compleja red que sustenta la vida (p. 40).

Por su parte, la ética del cuidado busca tensionar y, al mismo tiempo, com-
plementar la ética de la justicia, al proponer la revalorización de los cuida-
dos como una condición necesaria para siquiera empezar a pensar en ese 
aspecto. Siguiendo a Held (2005), se entiende que, a pesar de las diversas 
definiciones existentes, la ética del cuidado como ética moral reúne una 
cierta cantidad de características definitorias. A saber, el reconocimiento 
de la vulnerabilidad y la interdependencia como una característica inhe-
rentemente humana; el valor central de la emoción para la construcción de 
conocimiento; la importancia de la situalidad y de los particularismos para 
el análisis de los fenómenos; el cuestionamiento de la distinción entre lo 
público y lo privado como esferas de análisis distintivas; y la relevancia de 
la relacionalidad de las personas por sobre su individualidad. Así, esta pers-
pectiva comprende a los cuidados como un valor digno de igual elaboración 
teórica que la justicia.  

Sin embargo, la ética del cuidado no debe reducirse a un conjunto de 
normas morales alternativas, sino comprenderse como una forma de percep-
ción y atención al mundo social (Laugier, 2015). Ellos constituyen una ma-
nera de ver y de responder a lo que ocurre en la vida cotidiana, y se orientan 
hacia lo particular y lo concreto. En esta línea, se presentan como una capa-
cidad ética de percepción que permite reconocer lo que necesita ser atendido 
(Gilligan, 1993), y no solo como una práctica afectiva o doméstica. 

Por lo tanto, si bien la ética de cuidados surge como una apropiación fe-
minista respecto a su importancia como valor y como práctica (Held, 2005), 
vale aclarar que los cuidados son feministas solo en un contexto patriarcal, 
siendo simplemente humanos en un marco democrático (Gilligan, 2025). 



a
r

t
íc

u
l

o

      56

En síntesis, la tradición feminista ha mostrado que la pretensión de 
una justicia universal y neutral termina por invisibilizar las experiencias 
situadas de las mujeres y, con ello, los marcos desde los cuales se construyen 
sus demandas (Fraser, 1994; Gilligan, 1993). Esta crítica permite evidenciar 
que no todas las gramáticas de justificación circulan con igual legitimidad: 
algunas son reconocidas como válidas y otras quedan fuera de los registros 
dominantes. Es precisamente aquí cuando se vuelve productivo recurrir a 
la sociología pragmática, que ofrece herramientas para analizar cómo se 
despliegan y negocian esas gramáticas en la práctica, y de qué modo ciertas 
voces logran o no hacerse oír.

3. l a c o n s t r u c c i ó n d e lo j u s t o  
e n l a s o c i o lo g í a p r ag m át i ca

Al tomar en serio los argumentos y justificaciones que brindan las perso-
nas respecto de sus propias acciones, la sociología pragmática plantea un 
análisis de continuidad entre la agencia individual y la estructura social. 
Es decir, analiza la acción y su justificación ante dilemas morales que se le 
presentan a la persona protagonista, entendiendo que esa acción se realiza 
en una realidad dada, afectada a su vez por los agentes que la componen 
(Thévenot, 2016). Uno de sus mayores objetivos es, por ende, superar la 
dicotomía agente-estructura, distinguiendo ambos polos empíricamente y 
viendo cómo se articulan en la práctica (Nardacchione, 2016).

En esta línea, Boltanski y Thévenot (2021) sostienen la necesidad de 
analizar los comportamientos no solo a partir de la relación de fuerzas ma-
teriales que los condiciona (escuela marxista), o desde la fuerza de la cos-
tumbre y la cultura común (escuela durkheimiana), sino también desde la 
construcción agencial, atendiendo a los acuerdos críticos a los que llegan las 
personas para poder vivir en comunidad. Asimismo, alertan que los análisis 
utilitaristas (Teoría de la Elección Racional) tampoco lograrían dar cuenta 
de las motivaciones, en tanto no contemplan el carácter relacional de la 



a
r

t
íc

u
l

o

      57

acción ni la capacidad crítica que puede orientarla. Así, proponen que los 
acuerdos y desacuerdos se construyen también en referencia a valores mo-
rales concebidos como comunes a todas las personas. 

Diremos que somos capaces de comprender las acciones de las personas 
cuando (…) hayamos recuperado las coacciones que debieron tener en 
cuenta, en la situación en la que se hallaban, para hacer que sus críticas o 
sus justificaciones resultaran aceptables a los demás (Boltanski, 1990, p. 59).

En De la justificación (2021), Boltanski y Thévenot desarrollan la teoría de 
las ciudades –o mundos– de justificación, entendidas como órdenes norma-
tivas que orientan la manera en que las personas definen lo que consideran 
justo o legítimo en diferentes situaciones. Cada ciudad se organiza en torno 
a un principio superior común, que sirve de fundamento para jerarquizar 
personas, acciones y bienes.

En esta propuesta, la noción de ciudad se despliega en dos planos. Por 
un lado, refiere al conjunto de personas y objetos que participan en un or-
den común; y por otro, en un nivel más abstracto, remite a las convenciones 
que definen la humanidad de las personas, aquello que las iguala y permite 
establecer equivalencias entre ellas. Cada ciudad define un “bien común” 
ante el cual se miden los principios de grandeza. Estos principios de equi-
valencia posibilitan comparar y jerarquizar acciones, bienes o personas en 
función de magnitudes que no les son inherentes, sino que se definen de 
forma situada, permitiendo juzgar qué resulta justo o injusto en contextos 
específicos. En consecuencia, no existiría un único criterio de justicia, sino 
múltiples principios de equivalencia que varían según la situación, lo que 
permite pensar la justicia como una aproximación situada a la igualdad 
(Boltanski, 1990). 



a
r

t
íc

u
l

o

      58

Entre las ciudades desarrolladas por estos autores, me centraré en la 
ciudad cívica2 construida sobre el principio superior del bien común y de la 
igualdad entre las/los ciudadanas/os. En ella, lo justo se define en relación 
con lo que beneficia al colectivo y no con los intereses individuales. Las 
instituciones, las reglas públicas y los derechos universales se convierten así 
en referentes legítimos para evaluar las acciones. La gramática de justifica-
ción de la ciudad cívica desplaza el foco de lo particular hacia lo general: un 
argumento adquiere validez si logra presentarse como beneficioso para la 
sociedad en su conjunto.

Estos acuerdos respecto a lo justo o injusto no son esenciales: las personas 
trabajan activamente para llegar a ellos. Boltanski y Thévenot desarrollan el 
concepto de gramáticas de justificación para poder aproximarse al fenómeno, las 
cuales entienden como principios, reglas o ideales a los que recurren las perso-
nas para justificar sus acciones (o criticar/evaluar las de otros). Son conjuntos 
coherentes de valores y marcos normativos compartidos que guían el compor-
tamiento en función de lo que se considera o no justo. Este ideal se construye 
en función del bien común y la capacidad que se tenga (por la situación en la 
que están o el lugar que ocupan, no por tener algún don especial) de representar 
lo general, lo colectivo y universal: “[El acuerdo] para realizarlo las personas 
deben aclarar sus posiciones de justicia, adecuarse a un imperativo de justifica-
ción y, para justificar, deben sustraerse de la situación inmediata y alcanzar un 
nivel más alto de generalidad” (Boltanski, 1990, p. 72). En una misma situación 
pueden converger diferentes principios de equivalencia y, por tanto, diferentes 
gramáticas de justificación se ponen en juego. Queda claro entonces que “las 
disputas morales no se ligan a una entelequia abstracta, sino que se articulan 
con formas concretas del mundo” (Nardacchione, 2016, p. 19). 

2 En el mismo libro, los autores desarrollan otras cinco ciudades además de la cívica. La ciudad 
doméstica, cuyo principio superior es la jerarquía y la tradición; la ciudad industrial, regida por 
la eficacia, la utilidad y la productividad; la ciudad de mercado, por la competencia y el interés; la 
ciudad inspirada, donde prima la creatividad y la autenticidad; y, finalmente, la ciudad de la fama 
o de la opinión, donde el principio superior es la reputación y el reconocimiento público.



a
r

t
íc

u
l

o

      59

Ahora bien, ese análisis de lo “concreto” pareciera darse sobre perso-
nas sin afectos, sin emociones o cuerpo. Los dilemas morales que aparecen 
en las denuncias públicas tienden a formularse bajo un ideal de máxima 
abstracción y racionalidad posible. En esta línea, Talahite (2010) advierte 
que en las gramáticas de justificación los actores aparecen asexuados: se 
evita dotarlos de atributos corporales, intereses o disposiciones inscritas 
en la materialidad del cuerpo, capaces de generar intenciones conscientes 
o inconscientes. Sin embargo, como ya ha señalado Acker (1990), el único 
sujeto que puede “negar” el cuerpo es el varón, pues las instituciones se han 
configurado sobre un supuesto universal que responde a su medida y seme-
janza. Esta abstracción, lejos de ser neutral, es en sí misma generizada.

Este borramiento del cuerpo, de los afectos y de la experiencia encar-
nada no supone su completa desaparición, sino más bien su desplazamiento 
hacia una ciudad específica: la denominada ciudad doméstica, en contraste 
con la versión cívica que venimos analizando. En esta configuración, lo 
íntimo, lo emocional y lo corporal quedan relegados al ámbito doméstico 
y privado, concebido como un territorio en el que no se debaten valores 
morales colectivos, sino que prevalece una lógica regida por la tradición 
jerárquica y por la interioridad del amor, en oposición a la exterioridad de 
la ley (Boltanski, 1990). En este sentido, Talahite (2010) señala que el único 
espacio en el que el sexo de las personas adquiere relevancia es precisamen-
te la ciudad doméstica, lo que contribuye a reforzar y naturalizar la escisión 
entre lo público y lo privado.

No obstante, los feminismos en general y la ética de cuidado en par-
ticular, nos invitan a volver sobre la centralidad del cuerpo: uno que habi-
ta simultáneamente lo público y lo privado, y que encarna ambas esferas 
hasta el punto de desdibujar la dicotomía tradicional. Comprenderlo en su 
completitud implica reconocer cómo se inscriben en él relaciones de poder, 
desigualdades y cuidados. Por ello, situar los cuidados en el espacio público 
se vuelve clave para analizar su presencia –o ausencia– en la organización 
social cotidiana y, particularmente, en la agencia relacional a través de la 
cual se negocia lo justo.



a
r

t
íc

u
l

o

      60

4. l a c o n s t r u c c i ó n d e lo j u s t o  
d e s d e l a é t i ca d e  c u i da d o s

Queda claro, entonces, que la piedra angular de toda gramática de justifica-
ción es el bien común, en torno al cual se organizan los criterios de equiva-
lencia, se evalúa la legitimidad de las acciones y se define qué resulta justo 
en una situación determinada. Desde esta perspectiva, se abre una pregunta 
central: ¿cómo se construye ese bien común cuando el punto de partida no 
es una persona autónoma, abstracta e imparcial, sino una mirada anclada 
en los cuidados? Dicho de otro modo, ¿qué criterios permiten evaluar la 
legitimidad del accionar propio y ajeno cuando se incorporan la vulnera-
bilidad, la dependencia y la relacionalidad como dimensiones constitutivas 
de la vida social?

Pensar el bien común desde la ética del cuidado implica, en primer 
lugar, desplazar el foco hacia las personas concretas y sus cuerpos. Tal como 
ha señalado Judith Butler (2010), la corporalidad no constituye una di-
mensión meramente individual o privada, sino una condición social funda-
mental: los cuerpos existen siempre expuestos a otros, atravesados por re-
laciones materiales, simbólicas y afectivas que hacen posible (o imposible) 
la vida. En este sentido, la vulnerabilidad remite a una condición relacional 
que los vincula a través de necesidades compartidas y redes de sostén. Así, 
la responsabilidad moral no puede reducirse a la valoración abstracta de 
la vida ni a la atribución de derechos formales, más bien debe atender a 
las condiciones sociales que la hacen vivible, especialmente allí donde esas 
condiciones fallan.

En una línea convergente, Brugère (2022) propone situar la depen-
dencia como una clave analítica central para repensar la justicia. Lejos de 
concebirla como una anomalía o una excepción, la dependencia revela una 
vulnerabilidad de carácter ontológico y antropológico: los seres humanos no 
son únicamente sujetos racionales o titulares de derechos, sino cuerpos cuya 
potencia de vivir puede verse limitada, interrumpida o dañada. Por ello, la 



a
r

t
íc

u
l

o

      61

dependencia no se debe reducir a esquemas de interdependencia recíproca, 
ya que asumir esta última como ideal normativo suficiente resulta proble-
mático en la medida en que mantiene como referencia implícita un modelo 
de ciudadanía basado en sujetos autónomos, libres e iguales. Cuando los 
límites de la justicia se trazan exclusivamente a partir de relaciones recípro-
cas entre individuos considerados autónomos, las personas dependientes 
permanecen en los márgenes del reconocimiento y de los derechos. De allí 
que la ética del cuidado insista en situar el elemento de la dependencia en el 
centro del análisis, no como un déficit a corregir, sino como una condición 
estructural de la vida humana (Brugère, 2022). Este desplazamiento amplía 
la noción de bien común al incorporar, como criterio de legitimidad, la 
capacidad de representar lo general o lo universal y la atención a las condi-
ciones concretas que permiten sostener la vida en contextos de desigualdad, 
fragilidad y asimetría.

Por su parte, los cuidados no remiten solamente a disposiciones nor-
mativas o a capacidades agenciales individuales, sino que constituyen una 
dimensión estructural de la formación social. Su organización depende de 
marcos institucionales, económicos y políticos que los producen, distribu-
yen y sostienen. En este sentido, como advierten Cadahia (2024) y Tronto 
(2024), entre otras, la cuestión de los cuidados no es solo ética o económica: 
en la medida en que se encuentra atravesada por relaciones de poder que de-
terminan quién cuida, en qué condiciones, con qué grado de reconocimien-
to y responsabilidad, también incluye un factor fundamentalmente político.

Aunque la vulnerabilidad y la dependencia son rasgos inherentes de 
la vida humana, no todas las personas se relacionan del mismo modo con 
ellas. Tal como señala Brugère (2022), las posiciones de poder permiten, en 
muchos casos, desentenderse tanto de la propia vulnerabilidad como de la 
ajena, desplazando el peso del cuidado hacia otros cuerpos y otros vínculos. 
Desde esta perspectiva, la ética del cuidado cuestiona una concepción de la 
justicia fundada exclusivamente en la reciprocidad entre sujetos autónomos y 
propone, en línea con Tronto (2024), desplazar el eje hacia la responsabilidad, 



a
r

t
íc

u
l

o

      62

entendida como una obligación moral y política de atender las necesidades 
de quienes se encuentran en situaciones de mayor fragilidad.

Cada estructura social adopta formas específicas según sus condicio-
nes históricas, políticas y territoriales, lo que implica que las relaciones de 
cuidado se organizan y se significan de manera diferencial en contextos 
concretos. En América Latina, los debates sobre cuidados han tendido a 
desarrollarse menos como elaboraciones normativas abstractas y más como 
reflexiones situadas sobre prácticas de cuidado atravesadas por relaciones 
de dependencia, arreglos institucionales y asimetrías de poder (Faur, 2014; 
Pautassi, 2007). Lo anterior con un énfasis particular en los lazos comuni-
tarios, las prácticas populares y las formas determinadas de sostenimiento 
de la vida en contextos de desigualdad estructural (Quiroga y Gago, 2014; 
Zibechi, 2020).

Este conjunto de discusiones permite avanzar un paso más y formular 
una pregunta analítica distinta: no solo qué valores moviliza la ética del 
cuidado, sino cómo esos valores se traducen en prácticas, argumentos y dis-
putas concretas en torno a lo justo. Si los cuidados están estructuralmente 
atravesados por relaciones de poder, desigualdades situadas y arreglos insti-
tucionales específicos, resulta necesario contar con herramientas que permi-
tan analizar de qué modo esas dimensiones se vuelven inteligibles, legítimas 
o cuestionables en situaciones de conflicto. Es en este punto donde propon-
go introducir la noción de gramáticas de cuidado, entendidas como un dispo-
sitivo analítico que permite examinar la forma en que se articulan agencia 
y estructura en la construcción situada del bien común desde los cuidados.

4.1  Gramáticas de cuidado

Las gramáticas de cuidado pueden pensarse a partir del análisis de la prác-
tica del cuidado desarrollado por Joan Tronto (2024). En su formulación, es 
posible desagregar esta práctica en cuatro momentos analíticos: preocuparse 
por (atención a la necesidad), hacerse cargo (asunción de la responsabilidad), 



a
r

t
íc

u
l

o

      63

procurar cuidados (el trabajo concreto implicado) y capacidad de respuesta 
(recepción, evaluación y ajuste del cuidado). Estas fases no describen una se-
cuencia lineal ni exhaustiva, sino dimensiones interrelacionadas que permiten 
comprender cómo los cuidados se organizan social y políticamente.

Retomando esta propuesta, planteo que las gramáticas de cuidado 
pueden ser pensadas también a partir de cuatro ejes analíticos que, en este 
caso, no organizan la práctica del cuidado en sí misma, sino las formas en 
que se formula la queja, se justifican los posicionamientos y se disputan 
los significados de lo justo en contextos determinados. En este sentido, las 
gramáticas de cuidado constituyen una herramienta conceptual orientada 
a analizar cómo se define el bien común desde los cuidados, y cómo este se 
construye situadamente en la articulación entre agencia y estructura.

Las tres primeras dimensiones –reconocimiento, responsabilidad y 
prácticas afectivas– buscan captar el diálogo característico entre agencia y 
estructura que atraviesa las gramáticas de justificación: quién identifica una 
necesidad, quién asume la responsabilidad de atenderla y quién realiza efec-
tivamente el trabajo de cuidado. La cuarta dimensión, asociada a la equidad, 
introduce un horizonte normativo que no remite a un ideal abstracto, sino a 
la evaluación situada de los efectos del cuidado y a la posibilidad de corregir 
desigualdades estructurales en el aquí y ahora. De este modo, las gramáticas 
de cuidado no aspiran a establecer un modelo normativo cerrado, sino a 
ofrecer un marco analítico para aprehender cómo se negocia lo justo cuan-
do los cuidados se vuelven objeto de disputa.

4.1.1  Reconocimiento 

Desde una perspectiva más amplia, el reconocimiento puede entenderse 
como un conjunto de actitudes prácticas a través de las cuales se afirma el 
valor de aquello que se tiene enfrente, ya sean personas, acciones o formas 
de vida (Honneth, 2006a). En este sentido, las experiencias de injusticia se 
vinculan estrechamente con la percepción de una falta o negación de reco-



a
r

t
íc

u
l

o

      64

nocimiento legítimo (Honneth, 2006b). Sin embargo, el reconocimiento 
no se restringe al plano intersubjetivo, sino que constituye también una 
condición normativa del orden social, con efectos institucionales y estruc-
turales, en la medida en que delimita qué prácticas, valores y demandas 
resultan socialmente inteligibles y dignas de atención (Lobatón, 2018).

Ahora bien, ¿qué ocurre cuando el reconocimiento (o su ausencia) 
recae sobre prácticas o valores? Siguiendo a Tronto (2024), dar cuenta de 
la existencia de una necesidad es el primer momento de la práctica del 
cuidado: sin ese reconocimiento inicial, la relación en cuestión no puede 
siquiera comenzar. No obstante, este gesto fundamental para la reproduc-
ción de la vida social suele verse sistemáticamente infravalorado, cuando no 
desestimado, en contextos donde las necesidades aparecen naturalizadas o 
relegadas al ámbito de lo privado. Como advierte Fraser (2023), las tareas 
orientadas a sostener la vida tienden a perder visibilidad y legitimidad pre-
cisamente por su carácter cotidiano y su asociación con esferas histórica-
mente feminizadas.

En esta línea, Tronto (2024) subraya que las conversaciones en torno a 
las necesidades rara vez reciben el mismo estatuto que aquellas centradas en 
derechos, lo que contribuye a debilitar su reconocimiento público y político. 
Tal como señalan Vivaldi et al. (2024), la incorporación de derechos resulta 
insuficiente si no se acompaña de un desplazamiento más profundo que 
coloque la vida en el centro de la reflexión y de la acción colectiva. Desde 
esta perspectiva, el reconocimiento no se agota en la formalización jurídica 
de derechos, sino que exige identificar y valorar las condiciones concretas 
que hacen posible la vida en común.

A partir de las gramáticas de cuidado, el reconocimiento se configura 
como el primer eje analítico para comprender cómo se construye lo jus-
to. Reconocer una necesidad implica visibilizar desigualdades estructurales 
vinculadas a lo material, al género, a la sexualidad, entre otras, y habilitar la 
consideración de los cuidados como una práctica social y una virtud colecti-
va. En este sentido, el reconocimiento no se entiende como una disposición 



a
r

t
íc

u
l

o

      65

moral individual, sino como una condición de posibilidad para que una 
necesidad se vuelva inteligible y pueda ser formulada como un argumento 
legítimo en disputas situadas sobre lo justo, afirmando la centralidad de los 
cuidados tanto en el plano abstracto como en la vida cotidiana, como parte 
constitutiva del bien común.

4.1.2 Responsabil idad 

La organización de la responsabilidad del cuidado constituye uno de los 
ejes centrales de la teoría de Joan Tronto (2024). Asumir una responsa-
bilidad implica, al mismo tiempo, liberar a otras personas de esa tarea, lo 
que pone de manifiesto que no todas cuidan ni que lo hacen en las mismas 
condiciones. La distribución de la responsabilidad del cuidado expresa, así, 
relaciones de poder que estructuran quiénes asumen el trabajo de atender 
las necesidades y quiénes pueden desentenderse de ellas.

A diferencia de los derechos –que pueden adjudicarse sobre la base 
de una reclamación explícita–, la responsabilidad carece de límites claros 
y de mecanismos de asignación evidentes (Tronto, 2024). Esta indetermi-
nación se vincula con la dificultad de reconocer la temporalidad y la fragil-
idad constitutivas de la vida humana, lo que tiende a oscurecer experiencias 
tan universales como la vulnerabilidad y la interdependencia. Como señala 
Gilligan (2025), estas condiciones fundamentales suelen ser naturalizadas 
y desplazadas fuera del pensamiento reflexivo, lo que contribuye a su de-
spolitización.

Desde esta perspectiva, recentrar las prácticas y las virtudes del cuida-
do a partir del reconocimiento se vuelve una condición necesaria para rep-
ensar la distribución de la responsabilidad de manera social y políticamente 
significativa. En este marco, las gramáticas de cuidado permiten interrogar 
quién asume la responsabilidad de atender las necesidades sociales recon-
ocidas, cómo se organiza dicha responsabilidad y de qué modo estas deci-
siones inciden en la construcción del bien común. La responsabilidad opera 



a
r

t
íc

u
l

o

      66

así, en las gramáticas de cuidado, no como una norma prescriptiva, sino 
como un criterio de evaluación del reparto social de las obligaciones de 
cuidado, a partir del cual se justifican, disputan o cuestionan las posiciones 
que distintas personas ocupan frente a una necesidad social reconocida.

4.1.3 Prácticas afectivas 

La tercera dimensión de las gramáticas de cuidado remite al acto mismo 
de cuidar, es decir, al conjunto de prácticas concretas mediante las cuales 
se atienden las necesidades previamente reconocidas. Lejos de constituir 
un don innato, el cuidado es una práctica socialmente aprendida (Tron-
to, 2024). Sin embargo, su aprendizaje no es neutral: en el marco de una 
construcción generizada y binaria del yo, las personas aprenden también a 
distanciarse de los cuidados en tanto virtud, adoptando disposiciones di-
ferenciadas respecto de la empatía, la sensibilidad y la atención hacia otras 
personas (Gilligan, 1993; 2025). Esta distribución diferencial contribuye a 
la feminización del cuidado, especialmente en sus formas más cotidianas y 
menos visibles.

Desde esta mirada, las emociones y afectos que acompañan las prác-
ticas de cuidado no pueden entenderse como meras reacciones internas o 
disposiciones psicológicas individuales. Como plantea Ahmed (2014), los 
afectos funcionan como formas de orientación hacia el mundo: movimien-
tos relacionales que crean, sostienen y delimitan vínculos entre personas, 
cuerpos y objetos. En este sentido, las prácticas afectivas constituyen una 
dimensión central del cuidado, en la medida en que articulan trabajo, emo-
ción y relación en una misma acción situada.

Las gramáticas de cuidado permiten analizar cómo estas prácticas 
afectivas se convierten en objeto de disputa y evaluación en situaciones 
concretas. No se trata únicamente de identificar quién realiza el trabajo de 
cuidado, sino de observar qué acciones son reconocidas como cuidado legí-
timo y cuáles son minimizadas, naturalizadas o directamente invisibilizadas. 



a
r

t
íc

u
l

o

      67

Por ejemplo, en contextos institucionales como la universidad o el sistema 
de salud, tareas tales como escuchar, contener emocionalmente, anticipar 
conflictos o adaptar ritmos de trabajo suelen ser percibidas como “actitudes 
personales” o “vocación”, más que como prácticas de cuidado socialmente 
necesarias. Sin embargo, estas acciones (frecuentemente feminizadas y no 
remuneradas) resultan fundamentales para el funcionamiento cotidiano de 
dichas instituciones.

Desde este eje, las gramáticas de cuidado permiten relevar disputas 
en torno al trabajo concreto que implica atender las necesidades sociales 
reconocidas, considerando el cuidado no solo como una actividad formal 
o informal, sino como una práctica afectiva, sensible, multiescalar y multi-
temporal. Al hacerlo, se vuelven visibles tanto las prácticas más evidentes 
como aquellas mínimas o microscópicas que, aun sin ser nombradas como 
tales, hacen posible el cuidado y contribuyen de manera decisiva a la cons-
trucción situada de lo justo.

4.1.4 Equidad

La cuarta dimensión de las gramáticas de cuidado remite a la evaluación de 
los efectos del cuidado y a la capacidad de ajustar las respuestas frente a la 
evolución de las necesidades atendidas. En el trabajo de Tronto (2024), este 
momento se vincula con la capacidad de respuesta o feedback, es decir, con 
la atención sostenida a si el cuidado brindado resulta adecuado o suficiente 
en relación con las condiciones concretas de quienes lo reciben. Retomando 
esta idea, propongo articular este eje con la noción de equidad, entendida 
como una forma práctica, situada y política de construcción de la igualdad.

Tal como advierte Walzer (2004), una concepción literal de la igual-
dad corre el riesgo de borrar diferencias relevantes, dejando intactas las 
estructuras de poder que producen desigualdad. Bajo esta perspectiva, la 
justicia no consistiría en la homogeneización, sino en la capacidad de dis-
tinguir y responder diferencialmente a situaciones desiguales. En este sen-



a
r

t
íc

u
l

o

      68

tido, la equidad puede comprenderse como la validación de tratamientos 
diferenciados orientados a garantizar condiciones efectivas de igualdad, no 
como un ideal abstracto. Es una práctica situada que busca corregir des-
igualdades estructurales en el aquí y ahora (Gaba, 2010).

Desde las gramáticas de cuidado, la equidad opera como un principio 
de evaluación que permite juzgar si las prácticas de cuidado reconocidas, 
asumidas y realizadas contribuyen efectivamente al sostenimiento de la 
vida en condiciones de justicia. No se trata, entonces, de aplicar criterios 
universales predefinidos, sino de analizar cómo se traducen y se interpretan 
los principios normativos de igualdad en contextos sociales específicos, los 
cuales varían según los marcos culturales, históricos e institucionales dispo-
nibles (Araujo, 2019).

En esta línea, diversos aportes desde la ética del cuidado han señalado 
la necesidad de repensar la igualdad incorporando la dependencia como 
una condición central de la vida social. Como plantea Brugère (2022), una 
teoría de la igualdad que ignore las relaciones de dependencia corre el ries-
go de reproducir exclusiones estructurales, al sostener como referencia im-
plícita al sujeto autónomo y autosuficiente. Frente a ello, las gramáticas 
de cuidado permiten situar la equidad como una construcción relacional y 
dinámica, anclada en prácticas concretas que buscan sostener la vida común 
más allá de los límites del individualismo abstracto asociado a la ética de la 
justicia (Held, 2005).

Retomando esta perspectiva, las pruebas de magnitud propias del mo-
delo de las gramáticas de justificación –orientadas a demostrar la grandeza 
de una acción en relación con el bien común– pueden reformularse cuando 
se asientan en principios ligados al cuidado. En este marco, la evaluación de 
lo justo deja de remitirse exclusivamente a criterios de igualdad abstracta y 
se abre a valores como la responsabilidad, la vulnerabilidad y la sostenibil-
idad de la vida.

De este modo, el cuidado introduce criterios de legitimidad que no se 
encuentran plenamente considerados en el modelo original, centrado en la 



a
r

t
íc

u
l

o

      69

ética de la justicia. En diálogo con los aportes de Tronto, Laugier, Held y 
Gilligan, este artículo propone pensar las gramáticas de cuidado como un 
marco analítico que permite reconocer cómo prácticas y valores ligados al 
cuidado operan como fundamentos políticos en la construcción situada de 
la equidad y la justicia en sociedades contemporáneas.

5. c o n c l u s i ó n

Frente al énfasis de la ética de la justicia en la imparcialidad, la generalidad 
y la pretensión de universalidad, la ética del cuidado introduce un desplaza-
miento decisivo al situar la moralidad en la responsabilidad concreta hacia 
otras personas y en la atención a necesidades socialmente producidas. En 
este aspecto, el cuidado no se presenta como una ética opuesta a la justicia, 
sino como un régimen normativo situado que la complementa y la interro-
ga, obligando a repensar sus límites y a incluir dimensiones que han queda-
do históricamente invisibilizadas por sus abstracciones.

Lejos de constituir un asunto restringido a la vida privada, el cuidado 
posee una relevancia pública y política central. Permite evidenciar injusti-
cias estructurales que los modelos clásicos de justicia tienden a desatender y 
cuestiona la separación entre lo público y lo privado, mostrando que aquello 
considerado “personal” es también un problema de justicia social y, por lo 
tanto, de responsabilidad colectiva. Desde esta perspectiva, lo común deja de 
ser analizado como un ideal abstracto y es redefinido como un entramado 
dinámico de vidas vulnerables que requieren cuidado mutuo (Federici, 2013).

En este marco, el artículo propuso la noción de gramáticas de cuidado 
como una herramienta analítica para aproximarse a las negociaciones coti-
dianas en torno a lo justo. Este enfoque permite examinar cómo prácticas 
y valores ligados al cuidado se articulan (o no) como criterios legítimos 
de evaluación en contextos concretos, y cómo estas gramáticas tensionan 
un orden social que privilegia concepciones abstractas e individualistas de 
justicia e igualdad. Tal como se mostró a lo largo del trabajo, dicho sentido 



a
r

t
íc

u
l

o

      70

común universalista tiende a operar borrando las desigualdades que lo atra-
viesan y reproduciendo jerarquías que pretende superar.

Finalmente, la relevancia de este tipo de análisis se vuelve particu-
larmente significativa en un contexto en el que ciertos ethos autoritarios y 
excluyentes ganan legitimidad social apoyándose, precisamente, en abstrac-
ciones morales de supuesta universalidad (Cadahia, 2024). Frente a ello, 
reconocer el cuidado como una gramática legítima implica abrir el campo 
de lo justo a otras formas de organización moral y política, mostrando que 
el orden social vigente no constituye una regla universal, sino una configu-
ración histórica entre otras posibles. En este sentido, la sociología pragmá-
tica para el análisis del cuidado se presenta como una vía fértil para seguir 
explorando cómo se disputan, se traducen y se legitiman distintas concep-
ciones de justicia en las sociedades contemporáneas.



     71

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

acker, j. (1990). Hierarchies, jobs, bodies: A theory of gendered 
organizations. Gender and Society, 4(2), 139–158.

ahmed, s. (2014). La política cultural de las emociones. Universidad Nacional 
Autónoma de México.

batthyány, k. (2021). Miradas latinoamericanas a los cuidados. Siglo XXI.

benhabib, s. (2013). The debate over women and moral theory revisited. 
En Feminists read Habermas (RLE Feminist Theory) (pp. 181–203). 
Routledge.

boltanski, l. (1990). El amor y la justicia como competencias. Amorrortu.

boltanski, l., & thévenot, l. (2021). On justification: Economies of worth. 
Princeton University Press.

brugère, f. (2022). La ética del cuidado. Ediciones / Metales Pesados.

butler, j. (2010). Marcos de guerra: las vidas lloradas. Paidós.

cadahia, l. (2024). República de los cuidados. Hacia una imaginación 
política de futuro. Herder.

carrasco, c. (2001). La sostenibilidad de la vida humana: ¿un asunto de 
mujeres?. Mientras tanto, (82), 43-70.

carrasco, c., borderías, c., & torns, t. (2011). El trabajo de cuidados: 
Historia, teoría y políticas. Los Libros de la Catarata.

cavarero, a. (1995). In spite of Plato: A feminist rewriting of ancient 
philosophy (S. Anderlini-D’Onofrio & Á. O’Healy, Trans.). Routledge.

comas-d’argemir, d., & faur, e. (2023). Conversando sobre cuidados: 
Diálogo entre Dolors Comas-d’Argemir y Eleonor Faur. Etnografías 
Contemporáneas, 9(16), 210–231.



     72

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía delphy, c. (1984). Close to home: A materialist analysis of women’s 
oppression. University of Massachusetts Press.

diotima. (1990). The symbolic order of the mother. Routledge.

fascioli, a. (2010). Ética del cuidado y ética de la justicia en la teoría 
moral de Carol Gilligan. Actio: Revista de Pensamiento Crítico, 12, 
41–57.

faur, e. (2014). El cuidado infantil en el siglo XXI: Mujeres malabaristas en 
una sociedad desigual. Siglo XXI Editores.

federici, s. (2013). Revolución en punto cero: Trabajo doméstico, 
reproducción y luchas feministas. Traficantes de Sueños.

firestone, s. (1970). The dialectic of sex: The case for feminist revolution. 
William Morrow.

fisher, b., & tronto, j. (1990). Toward a feminist theory of caring. En 
E. K. Abel & M. K. Nelson (Eds.), Circles of care: Work and identity in 
women’s lives (pp. 35–92). State University of New York Press.

fraser, n. (1994). Rethinking the public sphere: A contribution to the 
critique of actually existing democracy. En H. Giroux & P. McLaren 
(Eds.), Between borders (pp. 74–98). Routledge.

fraser, n. (2023). Capitalismo caníbal. Siglo XXI.

gaba, m. r. (2010). Las organizaciones generizadas: La perspectiva de 
género en acción en el mundo de las organizaciones. En II Congreso 
Internacional de Investigación y Práctica Profesional en Psicología, XVII 
Jornadas de Investigación, Sexto Encuentro de Investigadores en Psicología 
del MERCOSUR. Facultad de Psicología, Universidad de Buenos Aires.

gago, v. (2019). La potencia feminista: O el deseo de cambiarlo todo. 
Traficantes de Sueños.



     73

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía gilligan, c. (1993). La moral y la teoría: Psicología del desarrollo femenino. 
Fondo de Cultura Económica.

gilligan, c. (2025). En una voz humana. Taurus.

held, v. (2005). The ethics of care: Personal, political, and global. Oxford 
University Press.

honneth, a. (2006a). El reconocimiento como ideología. Isegoría, 35, 
129–150.

honneth, a. (2006b). Reconocimiento y justicia social. En A. Honneth 
& N. Fraser, ¿Redistribución o reconocimiento? Un debate político-
filosófico (pp. 126–148). Morata.

hooks, b. (1984). Feminist theory: From margin to center. South End Press.

irigaray, l. (1985). Speculum of the other woman (G. C. Gill, Trans.). 
Cornell University Press.

jelin, e. (2010). Pan y afectos: La transformación de las familias. Fondo de 
Cultura Económica.

kittay, e. f. (2019). Love’s labor: Essays on women, equality and dependency. 
Routledge.

laugier, s. (2015). The ethics of care as a politics of the ordinary. New 
Literary History, 46(2), 217–240.

lobatón, r. (2018). Redistribución, reconocimiento y participación: 
Dimensiones de la justicia social desde Nancy Fraser y Axel Honneth. 
En Políticas educativas y su impacto en las comunidades: Investigación en 
educación para la justicia social (pp. 209–227).

millett, k. (1970). Sexual politics. Doubleday.

nardacchione, g. (2016). Prefacio. En L. Thévenot, La acción en plural: 
Una introducción a la sociología pragmática(pp. ix–xvii). Siglo XXI.



     74

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía pateman, c. (1988). The sexual contract. Stanford University Press.

pautassi, l. (2007). El cuidado como cuestión social: Una mirada desde 
los derechos. CEPAL.

quiroga díaz, n. ., & gago, v. (2014). Los comunes en femenino. Cuerpo 
y poder ante la expropiación de las economías para la vida. Economía y 
sociedad, 19(45), 1-18.

rawls, j. (1995). Liberalismo político. FCE.

talahite, f. (2010). Luc Boltanski et le genre: Entre aliénations 
spécifiques et aliénation générique. En D. Chabaud-Rychter, A.-M. 
Devreux & E. Varikas (Eds.), Sous les sciences sociales, le genre (pp. 190–
202). La Découverte.

thévenot, l. (2016). La acción en plural: Una introducción a la sociología 
pragmática. Siglo XXI.

tronto, j. (2020). Moral boundaries: A political argument for an ethic of 
care. Routledge.

tronto, j. (2024). Democracia y cuidado: Mercados, igualdad y justicia. El 
cuidado en el centro de la vida humana. Rayo Verde.

vivaldi macho, l., troncoso zuñiga, c., & salazar navia, a. (2024). 
Caregiving from Feminist Paradigms: Social Reproduction and 
Ethics in Regulations and Public Policies. Latin American Legal 
Studies, 12(1), 7-49.

walzer, m. (2004). Las esferas de la justicia: Una defensa del pluralismo y la 
igualdad. Fondo de Cultura Económica.

zibechi, r. (2020). Los pueblos en movimiento. Ediciones desde abajo.



     75

s o b r e l a au t o r a

Jacqueline Cordo es Profesora de Historia por la Universidad de Buenos 
Aires, Magíster en Estudios Interdisciplinarios Latinoamericanos por la 
Freie Universität Berlin y actualmente realiza en cotitulación el Doctora-
do de Ciencias Sociales por la Universidad Diego Portales y el Doctorado 
en Estudios Feministas y de Género por la Universidad Complutense de 
Madrid. Sus líneas de investigación se centran en los estudios feministas, la 
ética del cuidado, las políticas de género en educación superior y la sociolo-
gía pragmática

s
o

b
r

e
 l

a
 a

u
t

o
r

a


