
a
r

t
íc

u
lo

Morales Gallardo, E. (2025). “La comunidad de cuidados: una respuesta ético-política a la crisis 
del cuidado”. Cuadernos de Teoría Social 11 (22): 18-47

Esteban Morales Gallardo
Universidad Autónoma Metropolitana, México

esteban.morales@mail.udp.cl

La comunidad de cuidados 
Una respuesta ético-política a la crisis del cuidado

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-191

Fecha de recepción: 11/09/2025
Fecha de aceptación: 23/12/2025



a
r

t
íc

u
l

o

      19

r e s u m e n

Este artículo propone una reconceptualización teórica del cuidado, des-
plazándolo de su comprensión como una práctica individual, feminizada y 
despolitizada hacia su entendimiento como el fundamento de una comuni-
dad política transformadora. Frente a enfoques reduccionistas, se argumen-
ta que el cuidado es una praxis social compleja que posee dimensiones prác-
ticas, éticas y políticas intrínsecamente ligadas. El análisis revela cómo estas 
dimensiones, cuando se articulan dialécticamente, permiten comprender el 
cuidado como un acto comunitario de sostenimiento de la vida. La noción 
de “comunidad de cuidados” se desarrolla no como una identidad sustan-
cial, sino como un deber o carga compartida que nace del reconocimiento 
de la vulnerabilidad común. Esta comunidad se erige como una forma de 
resistencia política a la lógica neoliberal de individuación y mercantiliza-
ción, y prefigura un horizonte alternativo donde el cuidado recíproco se 
instituye como el núcleo de un nuevo lazo social basado en la mutualidad, 
la solidaridad y la justicia.

pa l a b r a s c l av e

Cuidados, comunidad, comunidad de cuidados, ética, política

La comunidad de cuidados
Una respuesta ético-política a la crisis del cuidado

Esteban Morales Gallardo



a
r

t
íc

u
l

o

      20

a b s t r ac t

This article proposes a theoretical reconceptualisation of care, shifting its 
understanding from an individualised, feminised, and depoliticised prac-
tice towards its recognition as the foundation for a transformative political 
community. In contrast to reductionist approaches, it is argued that care 
is a complex social praxis with intrinsically linked practical, ethical, and 
political dimensions. The analysis reveals how these dimensions, when ar-
ticulated dialectically, allow for care to be understood as a communal act of 
sustaining life. The notion of a “community of care” is developed by not as 
a substantial identity, but as a shared duty or burden born from the recog-
nition of common vulnerability. This community is thus erected as a form 
of political resistance to the neoliberal logic of individuation and com-
modification, and prefigures an alternative horizon where reciprocal care 
is instituted as the core of a new social bond based on mutuality, solidarity, 
and justice.

k e y wo r d s

Care, Community, Community of Care, Ethics, Politics

The Community of Care 
An Ethico-Political Response to the Care Crisis  

Esteban Morales Gallardo



a
r

t
íc

u
l

o

      21

i .  e l  c u i da d o m á s a l l á d e l  i n d i v i d u o:  
h ac i a u n a c o m u n i da d d e c u i da d o s

Este documento busca explorar, desde una reflexión teórica inspirada en 
la revisión del cuidado, las posibilidades de un horizonte político con po-
tencial transformador de esta práctica. Frente a este objetivo, consideramos 
relevante desarrollar un artículo académico que, desde la teoría, proponga 
comprender el cuidado como una práctica social compleja con capacidad 
para cuestionar y reorganizar las lógicas estructurales que, como determi-
nantes, han perpetuado su invisibilización.

A partir de esta inquietud, el texto se articula como una reflexión 
en la que, más allá de la tarea en sí, la potencia del cuidado se examina en 
su capacidad de trascender la esfera individual para constituirse como una 
labor común, ejercida colectivamente y de manera mayoritaria por muje-
res, pero que implica siempre una relación de interdependencia con quien 
recibe el cuidado (Mies y Shiva, 1997; Palomo y Muñoz, 2014). Partiendo 
de la premisa de que es una praxis concreta de sostenimiento de la vida, 
una respuesta ética ante la vulnerabilidad humana y una cuestión política 
en cuanto a la distribución de su ejercicio, este análisis busca conectar con 
una interpretación colectiva que se desmarque del ámbito privado, femini-
zado y asistencial. Por el contrario, se propone una reconceptualización del 
cuidado como una actividad comunitaria que, además de visibilizar su valor, 
lo posiciona como una práctica crítica desde la cual interrogar una realidad 
socialmente relevante que, creemos, merece mayor profundidad.



a
r

t
íc

u
l

o

      22

En el ámbito de las ciencias sociales y humanas, el debate sobre el cui-
dado se encuentra tensionado por la preminencia de una racionalidad he-
gemónica liberal e individualista. Esta forma de simplificar la complejidad 
tiende a reducir al cuidado a un contrato privado y/o transacción, lo que 
oscurece las estructuras de desigualdad que la sostienen. Bajo esta lógica, el 
ser humano es considerado como un “sujeto autónomo” –y no interdepen-
diente– cuyas necesidades aparecen como una “falla” o excepción, quedan-
do reducido a una individualidad definida por elementos fisiológicos, en 
desmedro de las dimensiones subjetivas, relacionales y afectivas (Carmona, 
2024; Otálvaro, 2024).

En esta línea, la producción de conocimiento ha privilegiado la mira-
da biomédica por sobre otros enfoques (Shapiro, 1998; Beeler, 2020; Gó-
mez Soto, 2015; Mesa-Gresa et al., 2017). Si bien estos estudios destacan 
por establecer evidencia valiosa, con frecuencia operan concibiendo al cui-
dado de modo despolitizado: lo confinan a una intervención técnica sobre un 
cuerpo, invisibilizando el entramado social que lo posibilita. De modo similar, 
los estudios centrados en los impactos económicos (Martínez & Perticará, 
2016; Blau & Kahn, 2017; Brito & Contreras, 2024), aunque necesarios 
para denunciar brechas de género, corren el riesgo de restringir la discusión 
a costos de oportunidad, sin abordar su dimensión ontológica más allá de 
lo doméstico.

Frente a este problema, la complejidad del cuidado exige un abordaje 
multidimensional que reconozca la vulnerabilidad e interdependencia de 
los seres humanos en su entorno y contexto singular. La búsqueda de no-
ciones alternativas al reduccionismo de los enfoques tradicionales se fun-
damenta en la necesidad de comprender la naturaleza misma del acto de 
cuidar, involucrando tanto la generación de vínculos como su potencia para 
crear espacios seguros en disonancia con las formas instituidas de cuidado.

Para ello, proponemos que esta práctica no debe entenderse única-
mente como una base de intervención “desde arriba”, sino como un ejer-
cicio que contiene dimensiones prácticas, éticas y políticas. Estas permiten 



a
r

t
íc

u
l

o

      23

reconocer, en la comunidad de cuidados, una perspectiva crítica que con-
tribuye a desnaturalizar miradas reductivas y que, desde un enfoque trans-
disciplinario, integra diversas disciplinas para dar cuenta de la complejidad 
multidimensional del fenómeno. El horizonte de la comunidad de cuidado, 
en cuanto posibilidad integradora y transformadora, desplaza la mirada in-
dividual hacia una actividad fundada en la mutualidad, la solidaridad y la 
responsabilidad compartida, oponiéndose así a la lógica neoliberal del cui-
dador como sujeto aislado.

Desde una perspectiva crítica, este artículo busca elaborar un entra-
mado conceptual basado en la revisión de literatura transdisciplinaria (fi-
losofía, sociología, psicología social), con el propósito de sistematizar las 
tensiones entre las concepciones hegemónicas y las perspectivas ético-po-
líticas para plantear la noción de “comunidad de cuidados”. De este modo, 
se propone un marco interpretativo capaz de desbordar las nociones in-
dividualistas y ofrecer un eje analítico frente a la crisis actual del cuidado, 
sentando las bases teóricas para futuras investigaciones empíricas.

i i .  t e m at i z a n d o e l  c u i da d o:  
s e ñ a l a m i e n t o s e p i s t e m o ló g i c o s 

La literatura sobre el cuidado es vasta y heterogénea. En consideración con 
esta amplitud, su tematización exige considerar el desplazamiento episte-
mológico respecto de sus versiones tradicionales (Dupré, 1993; Mortari, 
2007) para así superar sus límites. Mientras que los enfoques biomédicos 
han tendido a reducir el cuidado a una intervención técnica sobre el cuerpo 
enfermo, y las miradas economicistas –aun siendo de gran valía– lo reducen 
frecuentemente a una externalidad o costo, la perspectiva aquí propuesta 
plantea una ruptura con esta fragmentación. Se busca superar la reducción 
funcionalista y comprender el cuidado como una praxis situada: un trabajo 
material de sostenimiento de la vida inevitablemente atravesado por relaciones 
de poder, género y clase. Esto implica trascender la mera descripción fenome-



a
r

t
íc

u
l

o

      24

nológica para trazar un análisis crítico que conecte la experiencia íntima de 
cuidar con las estructuras macrosociales que la condicionan. 

Desde este marco, la interseccionalidad resulta clave para abordar la 
complejidad de las formas de subordinación y romper con posturas dicotó-
micas. Al reconocer el cuidado como un fenómeno social y culturalmente 
situado, se visibiliza no solo la diversidad de experiencias de quienes lo ejer-
cen, mayoritariamente mujeres (Federici, 2015; Viveros, 2016), sino también 
la vulnerabilidad constitutiva de quienes lo reciben, configurando una relación 
indisoluble. De esta forma, las epistemologías feministas desafían los sis-
temas de conocimiento establecidos, deconstruyendo las disposiciones so-
ciales que los sostienen. Esto implica una apertura radical a la alteridad que 
establece el punto de partida en las experiencias concretas y plurales, en 
contraposición a las construcciones universalistas que históricamente han 
ocultado estas diferencias.

Asimismo, desde la crítica a los universalismos, el cuidado debe con-
siderarse un concepto profundamente subjetivo, anclado en construcciones 
dinámicas y culturales (Spector, 1979). Las mismas nociones de salud y 
bienestar no son absolutas, sino que se construyen culturalmente en cada 
sociedad histórica. Al rechazar las aproximaciones estandarizadas, este en-
foque prioriza la comprensión de los significados particulares del cuidado 
(Leininger, 1981), lo cual se expresa hoy en las comunidades de apoyo a 
través del intercambio de saberes y en la resistencia colectiva frente a la 
desvalorización de su trabajo (Anigstein et al., 2023).

Abordar el cuidado como un terreno en disputa por su autonomía 
disciplinar es crucial para analizar la subjetividad del cuidador y su po-
tencial para constituirse en una comunidad con sentido político. Esta co-
munidad se erige como una fuerza contra el reduccionismo de las visiones 
binarias propias de la salud pública hegemónica. La importancia del cuida-
do social (Social Care), como explican Daly y Lewis (2011), surge precisa-
mente como respuesta a la retirada del Estado de bienestar, interrogando 
las responsabilidades públicas en un contexto donde la lógica productiva se 
prioriza por sobre la reproducción de la vida.



a
r

t
íc

u
l

o

      25

Teniendo en cuenta estas consideraciones, la epistemología feminista 
y social ha sometido las normas epistémicas a un riguroso análisis político 
(Alcoff, 2019), ubicando este texto como parte de un continuo que busca 
desmantelar las jerarquías tradicionales para reconceptualizar el cuidado 
como un conocimiento situado, éticamente comprometido y políticamente 
transformador.

En consecuencia, la perspectiva del cuidado se constituye como una 
teoría ética y política que posiciona estas prácticas como centrales, y se 
caracteriza por: una epistemología multidimensional basada en la práctica, 
una deliberación moral que valora saberes plurales y una sensibilidad a las 
relaciones de poder para incluir y dar voz tanto a cuidadores como a perso-
nas dependientes (Sander-Staudt, 2011). No obstante, la ética del cuidado 
reconoce las limitaciones de la empatía, especialmente en su relación con 
la alteridad (Van Dijke et al., 2019; Tronto, 1993). La alteridad, entendida 
como el reconocimiento y respeto de las diferencias radicales, se erige como 
un desafío allí donde la empatía se ve limitada frente a quienes son percibi-
dos como “diferentes” (Ratcliffe, 2017).

Desde esta interpretación, el núcleo teórico reside en la necesidad de 
transitar desde una ontología de la independencia, propia de la ficción liberal, 
hacia una ontología de la vulnerabilidad (Butler, 2006). Al asumir la interde-
pendencia humana, el cuidado puede trascender la mera ayuda para confi-
gurarse, en cambio, como un fundamento central y común de la democracia 
(Tronto, 2013). Se consolida así una posición política sustantiva que desafía 
las lógicas de mercado, las cuales opacan nuestra fragilidad compartida.

Como señala Mortari (2015, p. 12), “si cuidamos de ciertas personas, lo 
que ocurre en el intercambio relacional con el otro, se volverá parte de noso-
tros”. Así, las dimensiones práctica, ética y política del cuidado constituyen 
una articulación dialéctica en respuesta a las deficiencias institucionales. Es 
decir, no operan como fases aisladas: es práctico en cuanto al “trabajo del vi-
vir” con otros que mantiene y repara nuestro mundo; es ético como respuesta 
tangible ante la vulnerabilidad del otro que guía nuestros comportamientos; 



a
r

t
íc

u
l

o

      26

es político en cuanto se edifica como una cuestión pública que reconoce el 
cuidado como un elemento central para el bienestar colectivo, rompiendo con 
los binarismos tradicionales que lo confinan a lo privado.

El cuidado deja de ser una mera actividad instrumental para revelarse 
como actividad constitutiva del lazo social y la reciprocidad, base de un 
proyecto político que prioriza el vivir en común frente a la lógica neoliberal 
de la individuación.

i i i .  l a s  d i m e n s i o n e s d e l  c u i da d o

El cuidado, al comprenderse como una práctica social y comunitaria, exige 
ser analizado desde tres dimensiones ligadas intrínsecamente: la práctica, la 
ética y la política. Estas no operan de manera aislada, sino que se entrela-
zan y refuerzan mutuamente, conformando una visión integral del cuidado 
como fuerza transformadora: la dimensión práctica lo revela como una praxis 
material que sostiene la vida; la ética lo instituye como una respuesta radical 
a la vulnerabilidad del otro, cimentada en la reciprocidad y la justicia; y la 
política lo erige como una potencia de reorganización social que desafía las 
lógicas neoliberales de privatización.

Dicha fuerza transformadora del cuidado radica, precisamente, en la 
articulación indisoluble de estas tres dimensiones: solo cuando son com-
prendidas como una totalidad dialéctica, donde lo práctico es ético-político, 
lo ético es práctico-político y lo político es práctico-ético, el cuidado logra 
trascender su confinamiento tradicional en la esfera privada para proyectar-
se como el pilar fundamental de un proyecto civilizatorio alternativo.

Dimensión práctica:  
La praxis reflexiva del cuidado y la lucha por la vida

La dimensión práctica conlleva un compromiso activo (Tronto, 1993) que re-
quiere necesariamente de acciones concretas y perceptibles. Esto trasciende 



a
r

t
íc

u
l

o

      27

la mera disposición interna o la virtud individual (Slote, 2007), ya que el 
cuidado, para existir como fenómeno real, debe traducirse en actos reco-
nocibles que van desde gestos cotidianos hasta intervenciones complejas. 
Lejos de ser una abstracción, este horizonte práctico se configura como una 
praxis creativa1 y material que moldea activamente la existencia, en la cual, 
quienes ejercen el cuidado cuestionan, mediante su propia acción, las inter-
venciones, límites y relaciones en las que se ven inmersos, dada la profunda 
significación que esta labor tiene para las personas, las familias y su entorno.

En este sentido, el elemento vertebrador que consideramos radica en 
que, desde la praxis, es posible considerar al cuidado dentro de un campo 
holístico que supera las versiones atomistas del sujeto (Tronto, 1993; Mor-
tari, 2015). La prevalencia de enfermedades o condiciones crónicas, por 
ejemplo, y su tematización en el campo de las ciencias sociales y humanas, 
complejizan el concepto de salud. Esta, al no reducirse a la mera ausencia 
de enfermedad orgánica, comprende la búsqueda del bienestar físico, psi-
cológico y social, integrando factores externos como el medio ambiente, los 
estilos de vida, los sistemas sanitarios y las representaciones socioculturales 
como determinantes fundamentales (Haro, 2011; 2012).

En este sentido, sostenemos que el cuidado no puede entenderse me-
diante una separación rígida entre lo formal e informal en cuanto a que, 
desde esta dimensión, ambos aspectos se interrelacionan y participan en 
un universo práctico. Al cuestionar esas dicotomías instituidas, el cuidado 
formal (desarrollado por esferas profesionales) e informal (ejercido en el 
ámbito doméstico), se busca visibilizar las diferentes esferas del cuidado, 
situando el conocimiento y las formas en que este se ejerce diariamente. 

1  Según la lectura de Castoriadis (2013), la praxis creativa es el fundamento mismo de la acción 
humana autónoma que se proyecta hacia un futuro indeterminado para la creación de algo 
nuevo como una sociedad, una comunidad, una idea o una forma de vida. En estos términos, la 
praxis creativa, desde el cuidado, deja de ser una mera aplicación técnica y profesional, con sus 
normatividad instituidas y heterónomas para, en cambio, transformarse en una actividad creativa 
propia de la reflexividad.



a
r

t
íc

u
l

o

      28

Así, en convergencia con la perspectiva feminista (Fisher & Tronto, 1990; 
Palomo & Munoz, 2014), es posible ver cómo estas prácticas, al estar natu-
ralizadas en las mujeres, requieren ser reconocidas en sus propios términos.

Asimismo, Tronto (1993) identifica cuatro fases constitutivas de la 
práctica del cuidado que, desde la perspectiva del observador, resultan fun-
damentales para su análisis y comprensión. Estas son: el caring about (reco-
nocimiento de la necesidad), el taking care of (asunción de responsabilidad), 
el care-giving (acción concreta de proveer cuidado) y el care-receiving (res-
puesta y evaluación por parte del receptor). Sin que estén en un orden fijo, 
estas fases articulan un trabajo colectivo orientado a que todos, en virtud de 
nuestra interdependencia, podamos considerar al cuidado como un continuo 
de responsabilidades compartidas y no solamente como un acto aislado.

En otras palabras, la práctica reflexiva del cuidado implica un acto 
creador en que la labor misma, con sus roles y significados, reorientan la 
búsqueda de una vida digna desde una mirada colectiva. Más allá de de-
sarrollarse como una cuestión técnica, el cuidado se erige aquí como una 
actividad multifacética que se reconoce portadora de dimensiones éticas y 
políticas subyacentes a su práctica.

Dimensión ética: 
El cuidado como responsabilidad y justicia social

Hablamos de una dimensión ética del cuidado cuando este se compromete 
con la salvaguarda y protección de la humanidad, identificando en la vulne-
rabilidad de las personas una relación de responsabilidad para responder a 
ella misma (Noddings, 2002). La responsabilidad, como centro del cuidado 
(Domínguez, Kohlen, & Tronto, 2017), se fundamenta en el reconocimien-
to del otro2 y en la existencia de lazos recíprocos. Estos lazos implican, a 

2  El reconocimiento del otro en el cuidado se concibe como un acto ético-relacional que supera 
la mirada objetiva. No se trata de un “otro” externo y estático, sino de una alteridad construida 



a
r

t
íc

u
l

o

      29

su vez, la continua necesidad de replantearse desde los parámetros de la 
justicia social (Tronto, 1993; Barnes, 2013; Mortari, 2015), en la medida en 
que permiten comprender que las personas, en su conjunto, somos seres que 
necesitamos de lazos y vínculos. 

El eje de la responsabilidad puede ser entendido desde una perspecti-
va relacional que observa el cuidado como una respuesta humana genuina 
ante la necesidad del otro (Noddings 2002). Esta respuesta, sin estar nece-
sariamente mediada por una emoción, se fundamenta en la reciprocidad y 
el compromiso moral, ya sea aquel que emerge naturalmente como un acto 
afectivo espontáneo inherente a la supervivencia (natural caring), o el cui-
dado ético (ethical caring), que es consciente, deliberado y requiere de inten-
cionalidad y responsabilidad para establecer lazos cuando la espontaneidad 
resulta insuficiente para sostener la vida. Sin embargo, esta dualidad entre 
lo espontáneo y lo deliberado, al apuntar a la naturaleza humana (Mortari, 
2015), está abierta a críticas en cuanto a su potencial esencialista.

Al respecto, Tronto (1993) sostiene que la versión de Noddings (2022) 
tiende a ser bastante ingenua, dado que romantiza y naturaliza las relacio-
nes de género tradicionales al replicar una visión del cuidado como una 
facultad innata de las mujeres. En cambio, para esta autora la dimensión 
ética no debe reducirse a una moralidad individual que remite solamente 
a las emociones para, en cambio, convertirse en un acto moral presente en 
un contexto social y político, asumiendo que más que una sumatoria de 
reglas complejas, su ejercicio implica una tarea que exige ciertas cualidades 
morales. En sus palabras: 

en la intersubjetividad, donde quien cuida y quien es cuidado se co-definen mutuamente. Al 
respecto, tal como señala Augé (1996, p. 13) : “el reconocimiento de la alteridad cultural, social, 
histórica y psicológica, que corresponde siempre a una distancia de hecho entre el observador y 
lo que observa (grupo o individuo); la evidencia, en sentido contrario, de lo que cabría denominar 
interioridad del observador respecto a su objeto”. 



a
r

t
íc

u
l

o

      30

To use the care ethic requires a knowledge of the context of the care process. 
Those who engage in a care process must make judgments: judgments about 
needs, conflicting needs, strategies for achieving ends, the responsiveness 
of care-receivers, and so forth (…) Care rests upon judgments that extend 
far beyond personal awareness. Despite the fact that many writers about 
care concern themselves with relationships of care that are now considered 
personal or private, the kinds of judgments that I have described require an 
assessment of needs in a social and political, as well as a personal, context 
(Tronto, 1993, p. 137)3

La dimensión ética del cuidado es, de esta manera, una cuestión relacional 
arraigada en un compromiso férreo con la alteridad. Requiere enfocarse 
en la vida del otro como presencia, siempre que este contacto surja de una 
mirada crítica capaz de cuestionar los valores, sesgos y prejuicios que per-
mean la percepción. La responsabilidad del cuidado debe comprenderse, 
entonces, como un compromiso que trasciende lo individual y desmitifica 
las nociones romantizadas de la ética del cuidado. Según Tronto (1987), 
no está vinculada a una naturaleza innata ni a una posición estructural fija, 
sino que es una práctica social que demanda condiciones de equidad y el 
cuestionamiento constante de las estructuras de poder que la determinan.

El eje de la justicia social, por su parte, y en convergencia con los 
argumentos de Tronto (1987, 1993, 2017), supone la expansión de los lí-
mites de la justicia tradicional con el fin de considerar a todos los grupos 
sociales, en particular a aquellos que llevan una mayor carga de respon-
sabilidades (como las mujeres y las minorías). La justicia social no puede 

3  En español: “Para aplicar la ética del cuidado se requiere un conocimiento profundo del contexto 
del proceso de cuidado. Quienes se involucran deben hacer juicios: juicios sobre las necesidades, 
los conflictos, las estrategias para lograr los objetivos, la capacidad de respuesta de quienes reciben 
el cuidado, entre otros (…) El cuidado se apoya en juicios que se extienden mucho más allá de 
la conciencia personal. A pesar de que muchos autores se centran en las relaciones de cuidado 
consideradas privadas, los juicios que he descrito exigen una evaluación de las necesidades en un 
contexto social y político, además del personal”



a
r

t
íc

u
l

o

      31

limitarse a la protección de derechos formales o a la igualdad formal, sino 
que debe abarcar también las prácticas cotidianas y las responsabilidades 
que históricamente han sido relegadas o invisibilizadas. En este sentido, 
la justicia instituida ha delimitado de manera restrictiva el campo del cui-
dado, de modo que, mientras la moralidad de mujeres y minorías continúe 
siendo concebida como un ámbito particular o ajeno a la ética dominante, 
el cuidado permanecerá invisibilizado. De esta forma, se vuelve necesario 
repensar las estructuras sociales dominantes desde una posición situada, 
orientada a promover una forma compartida de apoyo mutuo que conciba 
la justicia como un proceso inclusivo, capaz de resguardar tanto el bienestar 
de quienes cuidan y de quienes son cuidados como la dignidad, en clave de 
equidad y solidaridad.

La dimensión ética, entendida como una cuestión de responsabilidad 
y justicia social, implica reconocer y, al mismo tiempo, reivindicar la vulne-
rabilidad constitutiva de los seres humanos y su entorno. A partir de estos 
ejes creemos que, tal como señala Boff (2012) respecto al “modo de ser 
cuidado”, es central aceptar la importancia de nuestros propios lazos afecti-
vos, el tiempo que le dedicamos a sostenerlos y la capacidad de afectarse y 
sentirse afectados por ellos. Asimismo, para el reconocimiento del cuidado 
se ha de procurar, en la necesidad de cuidar y sentirnos cuidados, una ética 
fundamentada en la afectividad. De este modo, el cuidado comprende la 
construcción de relaciones humanas comprometidas con la solidaridad y la 
justicia relacional.

En suma, el cuidado no puede reducirse a la mera dimensión pri-
vada o emocional, sino que, desde esta directriz, se comprende como un 
acto ético y político con la capacidad de desbordar los binarismos entre la 
esfera pública y privada, entre lo racional y lo afectivo. Para ello, entender 
que su ejercicio contiene en sí una potencia transformadora invita a pen-
sar en su capacidad para tensionar las estructuras sociales que naturalizan 
la explotación de ciertas subjetividades (especialmente femeninas, de una 
determinada condición social y étnica). Sin esta reflexión ética es imposible 



a
r

t
íc

u
l

o

      32

desarrollar una acción que, bajo los argumentos aquí desarrollados, no caiga 
en los tecnicismos propios de las tareas profesionales de cuidado y/o en 
la reproducción asistencialista. Frente a ello, se propone un acercamiento 
hacia el acto de cuidar fundamentado en un por qué y un para qué: porque 
todos somos o seremos vulnerables, y para que podamos vivir dignamente 
y en común.

Dimensión política:  
El cuidado como reorganización social y lucha por la vida

La dimensión política del cuidado surge cuando reconocemos que esta 
práctica, lejos de reducirse a una responsabilidad individual o familiar, mo-
viliza una fuerza colectiva capaz de transformar las estructuras sociales en 
su conjunto. Desde las dimensiones práctica y ética previamente definidas, 
el cuidado se revela como un acto profundamente político: deja de ser una 
labor de asistencia privada para convertirse en una cuestión de justicia so-
cial, donde se disputa cómo se organiza y valora el sostenimiento de la vida.

Politizar el cuidado implica desafiar divisiones arraigadas en nuestra 
sociedad: entre lo público y lo privado, lo productivo y lo reproductivo, lo 
racional y lo emocional. Como señalan Fisher y Tronto (1990), el cuidado 
es una actividad esencial para “mantener, perpetuar y reparar nuestro mun-
do”, por lo que debe ser reconocido como el pilar fundamental del bienestar 
colectivo y no como un recurso inagotable de libre disposición.

Esta mirada exige enfocar el debate en la redistribución concreta del 
cuidado como condición para una vida digna. La retirada del Estado en la 
provisión de servicios públicos y la mercantilización del cuidado (Daly & 
Lewis 2011) han creado una crisis estructural: las familias –y especialmente 
las mujeres– asumen cargas desiguales, mientras el mercado ofrece solu-
ciones precarias para quienes pueden costearlas. En estos términos, Tronto 
(2017) sostiene que comprender el cuidado implica movernos desde la fi-
gura del homo economicus, propia de la economía neoclásica, hacia la noción 



a
r

t
íc

u
l

o

      33

de homines carens, es decir, seres que necesitan de cuidado. Esto requiere 
poner la economía al servicio de las personas y de su cuidado y no al revés.

Desde esta perspectiva, posicionarse en alteridad frente a la vorágine 
neoliberal implica comprender el cuidado como un acto de resistencia colec-
tiva. Las redes basadas en la mutualidad y la solidaridad lo convierten en 
una práctica transformadora que puede sostener la vida en tensión con las 
estructuras de poder, las que naturalizan la explotación y marginación de quienes 
cuidan. Esto no es otra cosa que reconocer el derecho universal de ser cui-
dado y, al mismo tiempo, el deber colectivo de cuidar. Ello exige, a su vez, el 
fortalecimiento de la salud pública como parte del rol del Estado, con el fin 
de generar y garantizar condiciones de equidad que sostengan el cuidado 
como un bien público, y no como una nueva expresión de las determinantes 
sociales de la salud. 

Asimismo, la politización del cuidado no se agota en la incorporación 
del Estado como forma instituida. Si aceptamos la premisa ética de que la 
vulnerabilidad es una condición universal y no una excepción, la respuesta 
no ha de limitarse a una sumatoria de soluciones institucionales. Por el 
contrario, estos argumentos demandan una salida común, un communitas 
(Espósito, 2007), que como argamasa identitaria se corresponda como una 
asunción conjunta y compartida del cuidado. 

i v .  l a c o m u n i da d d e l  c u i da d o:  
h ac i a u n a é t i ca y  p o l í t i ca d e  lo c o m ú n

A partir de las consideraciones previas sobre las dimensiones práctica, ética 
y política del cuidado, se desprende que su estudio no puede realizarse al 
margen de lo colectivo. Para comprender su potencial transformador, es 
prudente analizarlo en relación con la comunidad, entendida no como una 
entidad estática o un refugio nostálgico separado de la sociedad (Morales 
Gallardo, 2023), sino como un cuerpo articulador vivo: un lazo social diná-
mico y un elemento político en sí mismo, que emerge directamente de la 
necesidad radical de sostener la vida en común.



a
r

t
íc

u
l

o

      34

Las prácticas comunitarias se configuran, como identifica Batthyány 
(2015), como un cuarto pilar fundamental del cuidado, junto al Estado, el 
mercado y las familias. Este pilar comunitario opera como una forma de 
resistencia y agencia colectiva frente a la retirada o precarización del Estado 
de Bienestar. Lo comunitario surge así como un espacio intersticial donde 
el cuidado se ejerce desde la mutualidad y la solidaridad, desbordando y ten-
sionando con frecuencia las lógicas institucionales establecidas.

Desde una perspectiva epistemológica, comprender la comunidad del 
cuidado supone concebirla como un proceso dinámico de actividades que 
se inicia en los saberes situados de sus propios protagonistas (Paperman, 
2019). Tanto en el cuidado formal remunerado como en el informal gra-
tuito, es crucial integrar los puntos de vista de los diferentes actores (cui-
dadores, familias, instituciones). Ignorar esta polifonía de voces conlleva el 
riesgo de producir visiones reduccionistas que invisibilizan los múltiples 
significados y la carga política del trabajo de cuidado.

Para dotar de mayor robustez a este concepto, es vital no esencializar 
a las comunidades como realidades cerradas que se reproducen bajo una 
identidad fija. Frente a los sesgos de una mirada comunal tradicional que 
tiende a idealizar las identidades colectivas (Díaz, 2004; Aquino, 2013), 
la comunidad del cuidado se define por su praxis y no por una supuesta 
esencia. En este sentido, se comprende más allá de la pertenencia a un 
territorio, una clase o una etnia compartida, y se vincula con el proceso 
mismo de cuidar. Es en este proceso donde los vínculos se elaboran a partir 
del reconocimiento compartido de la falta y la vulnerabilidad, permitiendo 
encontrar en las diferencias entre cuidadores un elemento común radical, 
sin presuponer una identidad homogénea a priori.

Desde este punto de vista, el cuidado se configura como una práctica 
que articula sus propios lazos y produce sentido desde la alteridad (Butler, 
1990), no desde la similitud (Palomo & Muñoz, 2014; Carmona, 2024). 
Creemos que esta es la forma más reconocible de entender que el cuidado 
es un proceso de construcción constante, un espacio de reciprocidad que re-



a
r

t
íc

u
l

o

      35

conoce la singularidad de cada sujeto que lo ejerce. Esto no implica desco-
nocer las identidades instituidas, sino situarlas críticamente como parte de 
las experiencias y de las múltiples opresiones –de género, clase, etnia– que 
atraviesan a quienes ejercen labores de cuidado.

En este marco, una comunidad de cuidado no se limita a la suma de 
relaciones individuales o familiares aisladas. Implica, más profundamen-
te, la construcción de un espacio colectivo donde las prácticas de cuidado 
se reconocen, legitiman y valoran como fundamentales para el bienestar 
común. Además, supone una organización social y política que respalda, 
facilita y promueve estas prácticas, impulsando instituciones y normas que 
apoyen y valoricen el cuidado como un bien de todos y como un valor cen-
tral de la vida social.

El común del cuidado: Del Immunitas al Munus

El acto de cuidar, como actividad propia de la vida y de la vinculación mu-
tua, implica una potencia del sujeto. Pensar aquello que se tiene en común 
conlleva elaboraciones que, independiente de la búsqueda de una conver-
gencia teórica única, admiten la imposibilidad de comprender el cuidado 
desde una posición dicotómica. En un contexto de progresivo cierre y pri-
vatización de la vida cotidiana, expresados en enfoques asistencialistas del 
cuidado, estas elaboraciones complejas, lejos de verse minadas, permiten 
develar la paradoja subyacente de la comunidad: esa trizadura que la propia 
racionalidad capitalista se encarga de visibilizar.

En este marco, la racionalidad del modelo neoliberal, sustentada en 
un ethos liberal que opera exacerbando la primacía del individuo, se opone 
frontalmente al principio de lo común presente en las formaciones comu-
nitarias. Frente a conceptualizaciones binarias o “separatistas” entre comu-
nidad y sociedad, lo comunitario se desenvuelve como parte sustancial de 
la actividad política. De ahí la necesidad de abordarlo desde una crítica a la 
racionalidad neoliberal actual.



a
r

t
íc

u
l

o

      36

En este sentido, Esposito (2007) ofrece una clave fundamental. Aun-
que advierte que no se trata de un significado documentado en todos sus 
usos, al examinar la etimología de communis y communitas advierte que el 
término no refiere a una posesión, sino a una carga compartida: 

¿Qué “cosa” tienen en común los miembros de la comunidad? ¿Es verda-
deramente “alguna cosa” positiva? Los diccionarios proveen una respuesta 
bastante precisa al respecto. Aunque adviertan que no se trata de un signifi-
cado documentado, nos informan que el sentido antiguo, y presumiblemen-
te originario, de communis, debía ser “quien comparte una carga (un cargo, 
un encargo)”. Por lo tanto, communitas es el conjunto de personas a las que 
une, no una “propiedad”, sino justamente un deber o una deuda. Conjunto 
de personas unidas no por un “más”, sino por un “menos”, una falta, un lími-
te que se configura como un gravamen, o incluso una modalidad carencial, 
para quien está “afectado”, a diferencia de aquel que está “exento” o “eximi-
do” (Espósito, 2007, pp. 29-30).

En este sentido, lo común del cuidado puede interpretarse como la creación 
de vínculos compartidos, un communis que, desligado de la carga de la pro-
piedad, en su significación más modernizadora, encuentra en la figura del 
cuidado –como el acto de sacrificio por “un otro”– la creación del lazo social 
y, por lo tanto, de una comunidad del cuidado, en el sentido más político de 
la palabra. Esta forma de comunidad se anuda como munus, no como una 
propiedad: el cuidado no es un “recurso” a poseer o mercantilizar (lógica de 
immunitas), es una obligación recíproca (munus) que nace de reconocernos 
como seres interdependientes y vulnerables. Esta lectura fundamenta una 
ética y política de lo común en la que el cuidado se erige como la actividad 
central que instituye lo común (Laval & Dardot, 2015). La comunidad de 
cuidados se configura así como el espacio donde se practica y se instituye 
una forma de vida alternativa al individualismo posesivo.

La comunidad requiere, para poder edificarse como un sujeto colec-
tivo, de la entrega de quienes la conforman. El poder de lo que está en co-



a
r

t
íc

u
l

o

      37

mún, como el cuidado, obliga a dar, a ceder, a ofrecer parcial o totalmente la 
propia subjetividad. Solo de esta manera la communitas puede generar una 
visibilidad propia, un espacio en el que “puede ser”. En la lectura de Espo-
sito, el darse al otro alude a una pertenencia en que cada una de las personas 
se deben a los demás en un marco de mutualidad. Esta relación supone una 
deuda simbólica propia de la vida en común, una deuda que se salda a través 
del cuidado recíproco.

El núcleo de lo común en la comunidad de cuidados exige deslindarlo 
de toda concepción que lo ate a una propiedad o esencia identitaria. Como 
señala Esposito (2003), el sentido originario de communitas no remite a lo 
que se posee en común, sino a un munus compartido: una carga, un deber 
o una deuda recíproca. El munus es el don que se debe dar, la obligación de 
reciprocidad que funda el vínculo no en la propiedad, sino en la impropia-
bilidad y en la exposición a la alteridad.

Frente a esto, el paradigma moderno ha privilegiado la lógica del im-
munitas, que clausura la apertura al otro –visto como amenaza– y dispensa 
de la obligación del don (Esposito, 2003). La racionalidad neoliberal, al 
exacerbar la primacía del individuo y de la propiedad privada, opera como 
un dispositivo de inmunización que se opone radicalmente al principio de 
lo común. En este contexto, la comunidad de cuidados se erige como un 
acto de resistencia política: el solo hecho de practicar el munus del cuidado 
supone priorizar la correspondencia, la reciprocidad y la cooperación, “darse 
a la falta del otro” en un gesto que desarticula la lógica inmunitaria.

El común del cuidado se funda, por tanto, en esta carga compartida 
de vulnerabilidad y en el deber ético-político de responder a ella colectiva-
mente. En convergencia con Laval y Dardot (2015), no radica en lo que se 
tiene, sino en lo que se hace juntos, remitiendo a lazos de reciprocidad entre 
colectivos que comparten una misma actividad: la práctica cooperativa de 
mantener, perpetuar y reparar nuestro mundo (Tronto, 2013). Este común 
es inapropiable por la lógica mercantil, pues nace de la solidaridad y de sa-
beres prácticos adquiridos comunitariamente.



a
r

t
íc

u
l

o

      38

Bajo este criterio, lo común de la comunidad de cuidados reside en 
su carácter intrínsecamente relacional y colectivo. Es el resultado de una 
respuesta que, frente a la invisibilización del cuidado, produce nuevos sig-
nificados derivados de un cambio en la forma de vida de los propios cui-
dadores. En este sentido, el cuidado tiene la capacidad de generar prácticas 
que tensionan lo instituido, poniendo en el centro la conciencia de una 
fragilidad compartida. De este modo, la comunidad del cuidado se afirma 
también como una herramienta teórica para comprender el modo en que, 
de manera colectiva, el cuidado enfrenta y disputa la invisibilidad.

La comunidad de cuidados:  
Ética de la mutualidad y política de la solidaridad

La comunidad de cuidados se manifiesta como una comunión (en el senti-
do de lo que está en-común), una entidad identificable que se define por la 
mutualidad como vínculo afectivo entre sus miembros. En su relación con 
el exterior, esta comunidad tiene el potencial de actuar en base a una mu-
tualidad que, desde la falta, tiene la capacidad de actuar con solidaridad. A 
diferencia de los vínculos internos, la solidaridad con otras comunidades se 
basa en un vínculo ético que va más allá de la mera instrumentación de los 
canales institucionales. Esto le permite crear redes de cuidado más amplias.

La dinámica de fusión entre la mutualidad externa y la solidaridad in-
terna revela una dualidad central para el estudio del cuidado. Por un lado, el 
cuidado se presenta como un acto creativo (Castoriadis, 2013) y colectivo que 
surge de la mutualidad para hacer frente a la vulnerabilidad. Por otro, es un 
imperativo moral presente en la sociedad que demanda su reconocimiento 
público. Esta doble naturaleza no solo responde a la vulnerabilidad humana, 
sino que abre la posibilidad de crear nuevos vínculos políticos capaces de des-
bordar los marcos identitarios cerrados y de reconfigurar lo común.



a
r

t
íc

u
l

o

      39

v.  c o n c l u s i ó n

A lo largo de este texto, hemos argumentado que la actividad del cuidado, 
lejos de poder ser comprendida cabalmente desde visiones fragmentadas, 
individualizantes o despolitizantes, exige ser conceptualizada como una prác-
tica comunitaria en el sentido más radical y transformador del término. Esta 
reconceptualización no se sostiene solamente en un ejercicio teórico, sino 
que emana de una necesidad epistemológica y política para enfrentar, desde las 
ciencias sociales, los límites que impone la reproducción social neoliberal presente 
en el ámbito del cuidado.

La hegemonía de una visión dicotómica entre comunidad y sociedad 
en el campo de las ciencias sociales ha operado, en muchos casos, como un 
obstáculo analítico que encapsula el entendimiento del cuidado en la esfera 
de lo privado, lo femenino y lo “pre-político”. Frente a esto, la noción de co-
munidad, en términos de un proceso dialéctico frente a la injusticia, permite 
desmontar universalismos y comprender el cuidado como una disputa polí-
tica. Este espacio, lejos de toda romantización, se anuda a luchas concretas 
por el reconocimiento del cuidado y la propia definición de sus necesidades.

La comunidad de cuidados que aquí intentamos definir no alude a 
una entidad sustancialista o a un “nosotros” de carácter homogéneo, sino 
que, como práctica, irrumpe en el orden instituido. Esta irrupción, cuya 
experiencia común es la vulnerabilidad humana, tiene la capacidad de crear 
sujetos colectivos y políticos capaces de cuestionar las lógicas neoliberales 
que mercantilizan y privatizan la vida. 

Desde esta propuesta, las dimensiones práctica, ética y política del 
cuidado se configuran como una fuerza una potencia instituyente. Al de-
sarrollar el trabajo común de sostener a un otro vulnerable, la comunidad 
de cuidado prefigura formas de organización que, sin estar comprometidas 
con la propiedad y el individualismo, operan sobre la base del reconocimiento 
de la reciprocidad, la responsabilidad y la interdependencia. En este sentido, su 
presencia exige desbordar los marcos institucionales existentes y tensionar 



a
r

t
íc

u
l

o

      40

los límites entre lo público y lo privado, lo productivo y lo reproductivo, 
consolidándose como una clave de lectura para un reordenamiento político 
en el que se reconozca al cuidado como una actividad colectiva fundamental 
para la vida social.

Así, comprender el cuidado como comunidad implica reconocerlo 
como un núcleo desde el cual es posible imaginar políticas de cuidados inclusivas. 
Se trata de políticas que no nieguen la vulnerabilidad, sino que la asuman 
como fundamento de un lazo social sustentado en el reconocimiento del otro 
y en el deber ético-político de cuidar y cuidarnos. Porque la comunidad de cui-
dados, lejos de ser un retorno idealizado, es una construcción consciente de una vida 
digna como prioridad ante la cual no podemos permanecer indiferentes.

En consecuencia, esta reflexión teórica abre un horizonte para futu-
ras investigaciones empíricas donde la noción de “comunidad de cuidados” 
permitiría abordar, al menos, tres dimensiones fundamentales:

a)	 la operacionalización del munus, para conocer cómo los colec-
tivos cuidadores negocian la “carga compartida” y distribuyen la 
“deuda” del cuidado más allá de los márgenes institucionales;

b)	 las tensiones instituyentes, analizando empíricamente cómo estas 
comunidades tensionan los límites entre lo público y lo privado, 
y entre lo productivo y lo reproductivo;

c)	 la subjetivación política, indagando en cómo la experiencia prác-
tica del cuidado transforma la identidad de los sujetos, tradu-
ciendo la labor doméstica y comunitaria en formas de ciudada-
nía activa.

En síntesis, la comunidad de cuidados trasciende la mera suma de sus inte-
grantes. Constituye la práctica material de sostener la vida colectivamente, 
la encarnación de una ética de la justicia y, en última instancia, el horizonte 
político desde el cual el cuidado se revela como el fundamento de un nuevo 
lazo social.



     41

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía b i b l i o g r a f í a

alcoff, l. m. (2019). Comparative Epistemology [Review of Caring 
to Know: Comparative Care Ethics, Feminist Epistemology, and the 
Mahābhārata, by V. Dalmiya]. Philosophy East and West, 69(3), 849–
856. https://www.jstor.org/stable/26788392 

anigstein, m. s., araya, m., arias, a., & egaña, d. (2023). Las 
metodologías críticas. En M. S. Anigstein Vidal, A. Arias Schreiber 
Muñoz, & D. Egaña Rojas (Eds.), Metodologías críticas: Experiencias 
y debates en el campo de las ciencias sociales y la salud. Tiempo Robado 
Editoras. https://doi.org/10.34720/rb6n-vh46

aquino, a. (2013). La comunalidad como epistemología del Sur. Aportes 
y retos. Cuadernos del Sur, 18, 7-20.

augé, m. (1996). El sentido de los otros: actualidad de la antropología. Paidós.

barnes, m. (2012). Care in Everyday Life, An ethic of care in practice. Policy 
Press.

batthyány, k. (2015). Las políticas y el cuidado en América Latina: una 
mirada a las experiencias regionales. ONU Mujeres.

beeler, d. m., paré-blagoev, e. j., jacobson, l. a., & ruble, k. (2020). 
Educating childhood cancer survivors: A qualitative analysis of parents 
mobilizing social and cultural capital. Journal of Cancer Education, *36*, 
819-825. https://doi.org/10.1007/s13187-019-01626-y

blau, f. d., & kahn, l. m. (2017). The Gender Wage Gap: Extent, 
Trends, and Explanations. Journal of Economic Literature, 55(3), 789–
865. http://www.jstor.org/stable/26303306

boff, l. (2012). El cuidado necesario. Trotta.

borrell c, palència l, muntaner c, urquía m, malmusi d, o’campo 
p (2014). Influence of macrosocial policies on women’s health and gender 



     42

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía inequalities. Epidemiol 36(1):31-48. https://doi.org/10.1093/epirev/
mxt002 

brito, e., & contreras, d. (2024). The caregiving penalty: Caring for sick 
parents and the gender pay gap. https://ebritore.github.io/jmp/JMP_
emilia_brito.pdf

butler, j. (1990). Variaciones sobre sexo y género. Beauvoir, Wittig y 
Foucault. En S. Benhabib & D. Cornell (Eds.), Teoría feminista y teoría 
crítica (pp. 193-211). Alfons el Magnánim.

carmona, d. (2024). Contribuciones para abordajes complejos 
del cuidado en ciencias sociales. Transdisciplinar. Revista de 
Ciencias Sociales, 4 (7), 47-108. https://doi.org/10.29105/
transdisciplinar4.7-118

butler, j. (2006). Vida precaria. El poder del duelo y la violencia. Buenos 
Aires: Paidós.

castoriadis, c. (2013). La institución imaginaria de la sociedad. Tusquets.

daly, m., & lewis, j. (2019). El concepto de ‘Social Care’ y el análisis 
de los Estados de bienestar contemporáneos. En C. Carrasco, C. 
Borderías, & T. Torns (Eds.), El trabajo de cuidados. Historia, teoría y 
política. Catarata.

díaz, f. (2004). Comunidad y comunalidad. Diálogos en acción, 365-
373. http://rusredire.lautre.net/wp-content/uploads/Comunidad.-y-
0comunalidad.pdf

domínguez, c., kohlen, h., & tronto, j. (2017). El futuro del cuidado. 
Comprensión de la ética del cuidado y práctica enfermera. Colegio Oficial 
de Enfermeras y Enfermeros de Barcelona. https://pbcoib.blob.
core.windows.net/coib-publish/invar/d23d4137-42f4-4331-924e-
b660473acf64



     43

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía dupré, j. (1993). The disorder of things: Metaphysical foundations of the 
disunity of science. Harvard University Press. https://archive.org/details/
disorderofthings0000dupr/page/n5/mode/2up

esposito, r. (2007). Communitas: Origen y destino de la comunidad. 
Amorrortu Editores.

esposito, r. (2005). Immunitas: Protección y negación de la vida. Amorrortu 
Editores.

federici, s. (2015). Sobre el trabajo de cuidado de los mayores y los 
límites del marxismo. Nueva Sociedad, *256*, 45-62. https://static.
nuso.org/media/articles/downloads/4103_1.pdf

fisher, b., & tronto, j. (1990). Toward a Feminist Theory of Caring. En 
E. Abel & M. Nelson (Eds.), Circles of Care (pp. 36-54). SUNY Press.

gomez soto, m. (2015). Cuidar al Cuidador Informal. Nuberos 
Científica, 2 (15), 57-62. https://www.enfermeriacantabria.com/web_
enfermeriacantabria/docs/Revista_nuberos_cien_6.pdf

garcía masip, f. (2011). Comunidades aporéticas. Tramas. 
Subjetividad y procesos sociales, (34). https://www.researchgate.net/
publication/314402009_Comunidades_aporeticas

haro, j. a. (2011). Presentación: Ejes de discusión en la 
propuesta de una epidemiología sociocultural. En J. A. Haro 
(Org.), Epidemiología sociocultural. Un diálogo en torno a su sentido, 
métodos y alcances (pp. 9-32). El Colegio de Sonora. https://www.
colson.edu.mx/FrutosTrabajo/frutos_archivos/2010_Haro_
PresentacionEjesDeDiscusion.pdf

haro, j. a. (2012). El planteamiento de una epidemiología sociocultural: 
Principios cardinales y modelos de aplicación. El Colegio de 
Sonora. https://www.colson.edu.mx/FrutosTrabajo/frutos_
archivos/2013_Haro_ElPlanteamientoDeUna.pdf



     44

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía laval, c., & dardot, p. (2015). Común. Ensayo sobre la revolución en el siglo 
XXI. Gedisa.

leininger, m. (1981). Transcultural nursing: concepts, theories, research and 
practices. McGraw-Hill.

martín palomo, m. t., & munoz terrón, j. m. (2014). Epistemología, 
metodología y métodos. ¿Qué herramientas para qué feminismo? 
Reflexiones a partir del estudio del cuidado. Quaderns de 
Psicologia, 16(1), 35-44. http://dx.doi.org/10.5565/rev/
qpsicologia.1213

martínez, a., & perticará, m. (2017). Childcare effects on 
maternal employment: Evidence from Chile. Journal of 
Development Economics, 126, 127-137. https://doi.org/10.1016/j.
jdeveco.2017.01.001

martínez, j. (2013). Textos sobre el camino andado. Tomo I. CSEIIO.

mejía, l. (2013). Los Determinantes Sociales de la Salud: base teórica de 
la salud pública. Revista de la Facultad Nacional de Salud Pública, 31( 
1), 28-36. http://www.scielo.org.co/pdf/rfnsp/v31s1/v31s1a03.pdf

mesa-gresa, p., ramos-campos, m., & redolat, r. (2017). Cuidado de 
pacientes oncológicos: una revisión sobre el impacto de la situación 
de estrés crónico y su relación con la personalidad del cuidador y otras 
variables moduladoras. Psicooncología, 14 (1), 93-106. https://doi.
org/10.5209/PSIC.55814

mies, m., & shiva, v. (1997). Ecofeminismo. Teoría, Crítica y Perspectivas. 
Icaria.

morales gallardo, e. g. (2023). Revisando la noción de comunidad: 
Una reflexión sobre el acontecimiento comunitario. Cuadernos 
De Teoría Social, 9 (17), 15–43. https://doi.org/10.32995/0719-
64232023v9n17-145



     45

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía mortari, l. (2015). Filosofía del cuidado. Universidad del Desarrollo.

noddings, n. (2002). Starting at home: Caring and social policy. University 
of California Press.

otálvaro, j. c. (2024). Estructura, dinámica y circuitos de emociones en 
el cuidado. Análisis fundado en relatos de mujeres cuidadoras. Revista 
Latinoamericana de Estudios de Familia, 16 (2), 31-53. https://doi.
org/10.17151/rlef.2024.16.2.3

paperman, p. (2019). Care et sentiments. Presses Universitaires de France.

ratcliffe, m. (2017). Empathy and psychiatric illness. En H. L. Maibom 
(Ed.), The Routledge handbook of philosophy of empathy (pp. 190–200). 
Routledge.

sander-staudt, m. (2011). Care Ethics. Internet Encyclopedia of 
Philosophy. Recuperado 30 de agosto de 2025, de http://www.iep.utm.
edu/care-eth/#SH3b

shakiba, m. (2020). The effectiveness of family-based interventions on 
psychological adjustment in parents of children with cancer. Journal 
of Pediatric Nursing, 51(1), 57-64. https://doi.org/10.1016/j.
pedn.2019.12.006

shapiro, j., perez, m., & warden, m. j. (1998). The importance of 
family functioning to caregiver adaptation in mothers of child cancer 
patients: Testing a social ecological model. Journal of Pediatric Oncology 
Nursing, 15(1), 47-54. https://doi.org/10.1177/104345429801500107

slote, m. (2007). The ethics of care and empathy. Routledge. https://
archive.org/details/ethicsofcareempa0000slot

spector, r. (1979). Cultural diversity in health and illness. Pearson.



     46

b
ib

l
io

g
r

a
f

ía tronto, j. c. (1987). Beyond Gender Difference to a Theory of 
Care. Signs: Journal of Women in Culture and Society, 12 (4), 644–
663. http://www.jstor.org/stable/3174207

tronto, j. (1993). Moral boundaries: A political argument for an ethic of 
care. Routledge.

tronto, j. (2013). Caring democracy: Markets, equality, and justice. New 
York University Press.

tronto, j. (2017). La democracia del cuidado como antídoto frente al 
neoliberalismo. En C. Domínguez Alcón, H. Kohlen, & J. Tronto 
(Eds.), El futuro del cuidado. Comprensión de la ética del cuidado y 
práctica enfermera (pp. 7-19). Ediciones San Juan de Dios Campus 
Docente. https://pbcoib.blob.core.windows.net/coib-publish/invar/
d23d4137-42f4-4331-924e-b660473acf64

van dijke, j., van nistelrooij, i., bos, p., & duyndam, j. (2023). 
Engaging otherness: care ethics radical perspectives on 
empathy. Medicine, Health Care and Philosophy, 26, 385–399. https://
doi.org/10.1007/s11019-023-10152-0

viveros, m. (2016). La interseccionalidad: una aproximación situada a la 
dominación. Programa Universitario de Estudios de Género, UNAM.



     47

s
o

b
r

e
 e

l
 a

u
t

o
r s o b r e e l  au t o r

Esteban Morales Gallardo es Doctor en Ciencias Sociales por la Universi-
dad Autónoma Metropolitana, además de ser sociólogo por la Universidad 
Diego Portales y Economista por la Universidad Nacional Autónoma de 
México. Actualmente realiza una investigación sobre la experiencia de las 
madres cuidadoras de hijos NNA pacientes de cáncer en Ciudad de México. 


