-

ARTICULO

[L.a comunidad de cuidados

Una respuesta ético-politica a la crisis del cuidado

Esteban Morales Gallardo
Universidad Auténoma Metropolitana, México
esteban.morales@mail.udp.cl

DOI: 10.32995/0719-64232025v11n22-191

Fecha de recepcién: 11/09/2025
Fecha de aceptacion: 23/12/2025

Morales Gallardo, E. (2025). “La comunidad de cuidados: una respuesta ético-politica a la crisis
del cuidado”. Cuadernos de Teoria Social 11 (22): 18-47



ARTICULO

[L.a comunidad de cuidados

Una respuesta ético-politica a la crisis del cuidado

Esteban Morales Gallardo

RESUMEN

Este articulo propone una reconceptualizacién tedrica del cuidado, des-
plazandolo de su comprensién como una prictica individual, feminizada y
despolitizada hacia su entendimiento como el fundamento de una comuni-
dad politica transformadora. Frente a enfoques reduccionistas, se argumen-
ta que el cuidado es una praxis social compleja que posee dimensiones prac-
ticas, éticas y politicas intrinsecamente ligadas. El analisis revela cémo estas
dimensiones, cuando se articulan dialécticamente, permiten comprender el
cuidado como un acto comunitario de sostenimiento de la vida. La nocién
de “comunidad de cuidados” se desarrolla no como una identidad sustan-
cial, sino como un deber o carga compartida que nace del reconocimiento
de la vulnerabilidad comun. Esta comunidad se erige como una forma de
resistencia politica a la 16gica neoliberal de individuacién y mercantiliza-
cién, y prefigura un horizonte alternativo donde el cuidado reciproco se
instituye como el nicleo de un nuevo lazo social basado en la mutualidad,

la solidaridad y la justicia.

PALABRAS CLAVE

Cuidados, comunidad, comunidad de cuidados, ética, politica

19



ARTICULO

The Community of Care
An Ethico-Political Response to the Care Crisis

Esteban Morales Gallardo

ABSTRACT

This article proposes a theoretical reconceptualisation of care, shifting its
understanding from an individualised, feminised, and depoliticised prac-
tice towards its recognition as the foundation for a transformative political
community. In contrast to reductionist approaches, it is argued that care
is a complex social praxis with intrinsically linked practical, ethical, and
political dimensions. The analysis reveals how these dimensions, when ar-
ticulated dialectically, allow for care to be understood as a communal act of
sustaining life. The notion of a “community of care” is developed by not as
a substantial identity, but as a shared duty or burden born from the recog-
nition of common vulnerability. This community is thus erected as a form
of political resistance to the neoliberal logic of individuation and com-
modification, and prefigures an alternative horizon where reciprocal care
is instituted as the core of a new social bond based on mutuality, solidarity,

and justice.

KEYWORDS

Care, Community, Community of Care, Ethics, Politics



ARTICULO

l. EL CUIDADO MAS ALLA DEL INDIVIDUO:
HACIA UNA COMUNIDAD DE CUIDADOS

Este documento busca explorar, desde una reflexién tedrica inspirada en
la revisién del cuidado, las posibilidades de un horizonte politico con po-
tencial transformador de esta prictica. Frente a este objetivo, consideramos
relevante desarrollar un articulo académico que, desde la teoria, proponga
comprender el cuidado como una prictica social compleja con capacidad
para cuestionar y reorganizar las 16gicas estructurales que, como determi-
nantes, han perpetuado su invisibilizacién.

A partir de esta inquietud, el texto se articula como una reflexién
en la que, mds alld de la tarea en si, la potencia del cuidado se examina en
su capacidad de trascender la esfera individual para constituirse como una
labor comin, ejercida colectivamente y de manera mayoritaria por muje-
res, pero que implica siempre una relacién de interdependencia con quien
recibe el cuidado (Mies y Shiva, 1997; Palomo y Muiioz, 2014). Partiendo
de la premisa de que es una praxis concreta de sostenimiento de la vida,
una respuesta ética ante la vulnerabilidad humana y una cuestién politica
en cuanto a la distribucién de su ejercicio, este andlisis busca conectar con
una interpretacién colectiva que se desmarque del dmbito privado, femini-
zado y asistencial. Por el contrario, se propone una reconceptualizacién del
cuidado como una actividad comunitaria que, ademads de visibilizar su valor,
lo posiciona como una prictica critica desde la cual interrogar una realidad

socialmente relevante que, creemos, merece mayor profundidad.



ARTICULO

En el dmbito de las ciencias sociales y humanas, el debate sobre el cui-
dado se encuentra tensionado por la preminencia de una racionalidad he-
gemonica liberal e individualista. Esta forma de simplificar la complejidad
tiende a reducir al cuidado a un contrato privado y/o transaccién, lo que
oscurece las estructuras de desigualdad que la sostienen. Bajo esta 16gica, el
ser humano es considerado como un “sujeto auténomo” —y no interdepen-
diente— cuyas necesidades aparecen como una “falla” o excepcién, quedan-
do reducido a una individualidad definida por elementos fisiol6gicos, en
desmedro de las dimensiones subjetivas, relacionales y afectivas (Carmona,
2024; Otalvaro, 2024).

En esta linea, la produccién de conocimiento ha privilegiado la mira-
da biomédica por sobre otros enfoques (Shapiro, 1998; Beeler, 2020; G6-
mez Soto, 2015; Mesa-Gresa et al., 2017). Si bien estos estudios destacan
por establecer evidencia valiosa, con frecuencia operan concibiendo al cui-
dado de modo despolitizado: /o confinan a una intervencion técnica sobre un
cuerpo, invisibilizando el entramado social que lo posibilita. De modo similar,
los estudios centrados en los impactos econémicos (Martinez & Perticard,
2016; Blau & Kahn, 2017; Brito & Contreras, 2024), aunque necesarios
para denunciar brechas de género, corren el riesgo de restringir la discusion
a costos de oportunidad, sin abordar su dimensién ontolégica mis alld de
lo doméstico.

Frente a este problema, la complejidad del cuidado exige un abordaje
multidimensional que reconozca la vulnerabilidad e interdependencia de
los seres humanos en su entorno y contexto singular. La bisqueda de no-
ciones alternativas al reduccionismo de los enfoques tradicionales se fun-
damenta en la necesidad de comprender la naturaleza misma del acto de
cuidar, involucrando tanto la generacién de vinculos como su potencia para
crear espacios seguros en disonancia con las formas instituidas de cuidado.

Para ello, proponemos que esta prictica no debe entenderse tnica-
mente como una base de intervencién “desde arriba”, sino como un ejer-

cicio que contiene dimensiones prdcticas, éticas y politicas. Estas permiten



ARTICULO

reconocer, en la comunidad de cuidados, una perspectiva critica que con-
tribuye a desnaturalizar miradas reductivas y que, desde un enfoque trans-
disciplinario, integra diversas disciplinas para dar cuenta de la complejidad
multidimensional del fenémeno. El horizonte de la comunidad de cuidado,
en cuanto posibilidad integradora y transformadora, desplaza la mirada in-
dividual hacia una actividad fundada en la mutualidad, la solidaridad y la
responsabilidad compartida, oponiéndose asi a la 16gica neoliberal del cui-
dador como sujeto aislado.

Desde una perspectiva critica, este articulo busca elaborar un entra-
mado conceptual basado en la revisién de literatura transdisciplinaria (fi-
losofia, sociologia, psicologia social), con el propésito de sistematizar las
tensiones entre las concepciones hegemonicas y las perspectivas ético-po-
liticas para plantear la nocién de “comunidad de cuidados”. De este modo,
se propone un marco interpretativo capaz de desbordar las nociones in-
dividualistas y ofrecer un eje analitico frente a la crisis actual del cuidado,

sentando las bases tedricas para futuras investigaciones empiricas.

Il. TEMATIZANDO EL CUIDADO:
SENALAMIENTOS EPISTEMOLOGICOS

La literatura sobre el cuidado es vasta y heterogénea. En consideracién con
esta amplitud, su tematizacion exige considerar el desplazamiento episte-
molégico respecto de sus versiones tradicionales (Dupré, 1993; Mortari,
2007) para asi superar sus limites. Mientras que los enfoques biomédicos
han tendido a reducir el cuidado a una intervencién técnica sobre el cuerpo
enfermo, y las miradas economicistas —aun siendo de gran valia—lo reducen
frecuentemente a una externalidad o costo, la perspectiva aqui propuesta
plantea una ruptura con esta fragmentacion. Se busca superar la reduccién
tuncionalista y comprender el cuidado como una praxis situada: un frabajo
material de sostenimiento de la vida inevitablemente atravesado por relaciones

de poder, género y clase. Esto implica trascender la mera descripcién fenome-



ARTICULO

nolégica para trazar un anilisis critico que conecte la experiencia intima de
cuidar con las estructuras macrosociales que la condicionan.

Desde este marco, la interseccionalidad resulta clave para abordar la
complejidad de las formas de subordinacién y romper con posturas dicoté-
micas. Al reconocer el cuidado como un fenémeno social y culturalmente
situado, se visibiliza no solo la diversidad de experiencias de quienes lo ejer-
cen, mayoritariamente mujeres (Federici, 2015; Viveros, 2016), sino también
la vulnerabilidad constitutiva de quienes lo reciben, configurando una relacion
indisoluble. De esta forma, las epistemologias feministas desafian los sis-
temas de conocimiento establecidos, deconstruyendo las disposiciones so-
ciales que los sostienen. Esto implica una apertura radical a la alteridad que
establece el punto de partida en las experiencias concretas y plurales, en
contraposicién a las construcciones universalistas que histéricamente han
ocultado estas diferencias.

Asimismo, desde la critica a los universalismos, el cuidado debe con-
siderarse un concepto profundamente subjetivo, anclado en construcciones
dindmicas y culturales (Spector, 1979). Las mismas nociones de salud y
bienestar no son absolutas, sino que se construyen culturalmente en cada
sociedad histérica. Al rechazar las aproximaciones estandarizadas, este en-
toque prioriza la comprensién de los significados particulares del cuidado
(Leininger, 1981), lo cual se expresa hoy en las comunidades de apoyo a
través del intercambio de saberes y en la resistencia colectiva frente a la
desvalorizacién de su trabajo (Anigstein et al., 2023).

Abordar el cuidado como un terreno en disputa por su autonomia
disciplinar es crucial para analizar la subjetividad del cuidador y su po-
tencial para constituirse en una comunidad con sentido politico. Esta co-
munidad se erige como una fuerza contra el reduccionismo de las visiones
binarias propias de la salud publica hegemonica. La importancia del cuida-
do social (Social Care), como explican Daly y Lewis (2011), surge precisa-
mente como respuesta a la retirada del Estado de bienestar, interrogando
las responsabilidades publicas en un contexto donde la l6gica productiva se

prioriza por sobre la reproduccién de la vida.



ARTICULO

Teniendo en cuenta estas consideraciones, la epistemologia feminista
y social ha sometido las normas epistémicas a un riguroso andlisis politico
(Alcoft, 2019), ubicando este texto como parte de un continuo que busca
desmantelar las jerarquias tradicionales para reconceptualizar el cuidado
como un conocimiento situado, éticamente comprometido y politicamente
transformador.

En consecuencia, la perspectiva del cuidado se constituye como una
teorfa ética y politica que posiciona estas practicas como centrales, y se
caracteriza por: una epistemologia multidimensional basada en la prictica,
una deliberacién moral que valora saberes plurales y una sensibilidad a las
relaciones de poder para incluir y dar voz tanto a cuidadores como a perso-
nas dependientes (Sander-Staudt, 2011). No obstante, la ética del cuidado
reconoce las limitaciones de la empatia, especialmente en su relacién con
la alteridad (Van Dijke et al., 2019; Tronto, 1993). La alteridad, entendida
como el reconocimiento y respeto de las diferencias radicales, se erige como
un desafio alli donde la empatia se ve limitada frente a quienes son percibi-
dos como “diferentes” (Ratcliffe, 2017).

Desde esta interpretacion, el nucleo tedrico reside en la necesidad de
transitar desde una ontologia de la independencia, propia de la ficcién liberal,
hacia una ontologia de la vulnerabilidad (Butler, 2006). Al asumir la interde-
pendencia humana, el cuidado puede trascender la mera ayuda para confi-
gurarse, en cambio, como un fundamento central y comin de la democracia
(Tronto, 2013). Se consolida asi una posicién politica sustantiva que desafia
las 16gicas de mercado, las cuales opacan nuestra fragilidad compartida.

Como sefiala Mortari (2015, p. 12), “si cuidamos de ciertas personas, lo
que ocurre en el intercambio relacional con el otro, se volvera parte de noso-
tros”. Asi, las dimensiones prictica, ética y politica del cuidado constituyen
una articulacién dialéctica en respuesta a las deficiencias institucionales. Es
decir, no operan como fases aisladas: es prdctico en cuanto al “trabajo del vi-
vir” con otros que mantiene y repara nuestro mundo; es ézico como respuesta

tangible ante la vulnerabilidad del otro que guia nuestros comportamientos;



ARTICULO

es politico en cuanto se edifica como una cuestiéon publica que reconoce el
cuidado como un elemento central para el bienestar colectivo, rompiendo con
los binarismos tradicionales que lo confinan a lo privado.

El cuidado deja de ser una mera actividad instrumental para revelarse
como actividad constitutiva del lazo social y la reciprocidad, base de un
proyecto politico que prioriza el vivir en comun frente a la 16gica neoliberal

de la individuacién.
I1le. LAS DIMENSIONES DEL CUIDADO

El cuidado, al comprenderse como una practica social y comunitaria, exige
ser analizado desde tres dimensiones ligadas intrinsecamente: /a prdctica, la
ética y la politica. Estas no operan de manera aislada, sino que se entrela-
zan y refuerzan mutuamente, conformando una visién integral del cuidado
como fuerza transformadora: Ja dimension prdcticalo revela como una praxis
material que sostiene la vida; /z ética lo instituye como una respuesta radical
a la vulnerabilidad del otro, cimentada en la reciprocidad y la justicia; y /a
politica lo erige como una potencia de reorganizacién social que desafia las
légicas neoliberales de privatizacién.

Dicha fuerza transformadora del cuidado radica, precisamente, en la
articulacién indisoluble de estas tres dimensiones: solo cuando son com-
prendidas como una totalidad dialéctica, donde lo practico es ético-politico,
lo ético es practico-politico y lo politico es practico-ético, el cuidado logra
trascender su confinamiento tradicional en la esfera privada para proyectar-

se como el pilar fundamental de un proyecto civilizatorio alternativo.

Dimensioén practica:
La praxis reflexiva del cuidado y la lucha por la vida

La dimensién préctica conlleva un compromiso activo (Tronto, 1993) que re-

quiere necesariamente de acciones concretas y perceptibles. Esto trasciende



ARTICULO

la mera disposicién interna o la virtud individual (Slote, 2007), ya que el
cuidado, para existir como fenémeno real, debe traducirse en actos reco-
nocibles que van desde gestos cotidianos hasta intervenciones complejas.
Lejos de ser una abstraccidn, este horizonte practico se configura como una
praxis creativa' y material que moldea activamente la existencia, en la cual,
quienes ejercen el cuidado cuestionan, mediante su propia accién, las inter-
venciones, limites y relaciones en las que se ven inmersos, dada la profunda
significacién que esta labor tiene para las personas, las familias y su entorno.

En este sentido, el elemento vertebrador que consideramos radica en
que, desde la praxis, es posible considerar al cuidado dentro de un campo
holistico que supera las versiones atomistas del sujeto (Tronto, 1993; Mor-
tari, 2015). La prevalencia de enfermedades o condiciones crénicas, por
ejemplo, y su tematizacién en el campo de las ciencias sociales y humanas,
complejizan el concepto de salud. Esta, al no reducirse a la mera ausencia
de enfermedad organica, comprende la busqueda del bienestar fisico, psi-
colégico y social, integrando factores externos como el medio ambiente, los
estilos de vida, los sistemas sanitarios y las representaciones socioculturales
como determinantes fundamentales (Haro, 2011; 2012).

En este sentido, sostenemos que el cuidado no puede entenderse me-
diante una separacién rigida entre lo formal e informal en cuanto a que,
desde esta dimensién, ambos aspectos se interrelacionan y participan en
un universo practico. Al cuestionar esas dicotomias instituidas, el cuidado
formal (desarrollado por esferas profesionales) e informal (ejercido en el
ambito doméstico), se busca visibilizar las diferentes esferas del cuidado,

situando el conocimiento y las formas en que este se ejerce diariamente.

1 Segun la lectura de Castoriadis (2013), la praxis creativa es el fundamento mismo de la accién
humana auténoma que se proyecta hacia un futuro indeterminado para la creacién de algo
nuevo como una sociedad, una comunidad, una idea o una forma de vida. En estos términos, la
praxis creativa, desde el cuidado, deja de ser una mera aplicacién técnica y profesional, con sus
normatividad instituidas y heterénomas para, en cambio, transformarse en una actividad creativa

propia de la reflexividad.



ARTICULO

Asi, en convergencia con la perspectiva feminista (Fisher & Tronto, 1990;
Palomo & Munoz, 2014), es posible ver cémo estas pricticas, al estar natu-
ralizadas en las mujeres, requieren ser reconocidas en sus propios términos.

Asimismo, Tronto (1993) identifica cuatro fases constitutivas de la
practica del cuidado que, desde la perspectiva del observador, resultan fun-
damentales para su andlisis y comprensién. Estas son: el caring about (reco-
nocimiento de la necesidad), el zaking care of (asuncién de responsabilidad),
el care-giving (accién concreta de proveer cuidado) y el care-receiving (res-
puesta y evaluacién por parte del receptor). Sin que estén en un orden fijo,
estas fases articulan un trabajo colectivo orientado a que todos, en virtud de
nuestra interdependencia, podamos considerar al cuidado como un continuo
de responsabilidades compartidas y no solamente como un acto aislado.

En otras palabras, la prictica reflexiva del cuidado implica un acto
creador en que la labor misma, con sus roles y significados, reorientan la
busqueda de una vida digna desde una mirada colectiva. Mas alld de de-
sarrollarse como una cuestion técnica, el cuidado se erige aqui como una
actividad multifacética que se reconoce portadora de dimensiones éticas y
politicas subyacentes a su practica.

Dimensidn ética:
El cuidado como responsabilidad y justicia social

Hablamos de una dimensién ética del cuidado cuando este se compromete
con la salvaguarda y proteccién de la humanidad, identificando en la vulne-
rabilidad de las personas una relacién de responsabilidad para responder a
ella misma (Noddings, 2002). La responsabilidad, como centro del cuidado
(Dominguez, Kohlen, & Tronto, 2017), se fundamenta en el reconocimien-

to del otro® y en la existencia de lazos reciprocos. Estos lazos implican, a

2 El reconocimiento del otro en el cuidado se concibe como un acto ético-relacional que supera
la mirada objetiva. No se trata de un “otro” externo y estatico, sino de una alteridad construida



ARTICULO

su vez, la continua necesidad de replantearse desde los parimetros de la
justicia social (Tronto, 1993; Barnes, 2013; Mortari, 2015), en la medida en
que permiten comprender que las personas, en su conjunto, somos seres que
necesitamos de lazos y vinculos.

El eje de la responsabilidad puede ser entendido desde una perspecti-
va relacional que observa el cuidado como una respuesta humana genuina
ante la necesidad del otro (Noddings 2002). Esta respuesta, sin estar nece-
sariamente mediada por una emocién, se fundamenta en la reciprocidad y
el compromiso moral, ya sea aquel que emerge naturalmente como un acto
afectivo espontdneo inherente a la supervivencia (natural caring), o el cui-
dado ético (ethical caring), que es consciente, deliberado y requiere de inten-
cionalidad y responsabilidad para establecer lazos cuando la espontaneidad
resulta insuficiente para sostener la vida. Sin embargo, esta dualidad entre
lo espontineo y lo deliberado, al apuntar a la naturaleza humana (Mortari,
2015), estd abierta a criticas en cuanto a su potencial esencialista.

Al respecto, Tronto (1993) sostiene que la versién de Noddings (2022)
tiende a ser bastante ingenua, dado que romantiza y naturaliza las relacio-
nes de género tradicionales al replicar una visién del cuidado como una
facultad innata de las mujeres. En cambio, para esta autora la dimensién
ética no debe reducirse a una moralidad individual que remite solamente
a las emociones para, en cambio, convertirse en un acto moral presente en
un contexto social y politico, asumiendo que mds que una sumatoria de
reglas complejas, su ejercicio implica una tarea que exige ciertas cualidades

morales. En sus palabras:

en la intersubjetividad, donde quien cuida y quien es cuidado se co-definen mutuamente. Al
respecto, tal como sefiala Augé (1996, p. 13) : “el reconocimiento de la alteridad cultural, social,
histérica y psicolégica, que corresponde siempre a una distancia de hecho entre el observador y
lo que observa (grupo o individuo); la evidencia, en sentido contrario, de lo que cabria denominar
interioridad del observador respecto a su objeto”.



ARTICULO

To use the care ethic requires a knowledge of the context of the care process.
Those who engage in a care process must make judgments: judgments about
needs, conflicting needs, strategies for achieving ends, the responsiveness
of care-receivers, and so forth (...) Care rests upon judgments that extend
far beyond personal awareness. Despite the fact that many writers about
care concern themselves with relationships of care that are now considered
personal or private, the kinds of judgments that I have described require an

assessment of needs in a social and political, as well as a personal, context

(Tronto, 1993, p. 137)*

La dimension ética del cuidado es, de esta manera, una cuestién relacional
arraigada en un compromiso férreo con la alteridad. Requiere enfocarse
en la vida del otro como presencia, siempre que este contacto surja de una
mirada critica capaz de cuestionar los valores, sesgos y prejuicios que per-
mean la percepcién. La responsabilidad del cuidado debe comprenderse,
entonces, como un compromiso que trasciende lo individual y desmitifica
las nociones romantizadas de la ética del cuidado. Segtin Tronto (1987),
no estd vinculada a una naturaleza innata ni a una posicién estructural fija,
sino que es una practica social que demanda condiciones de equidad y el
cuestionamiento constante de las estructuras de poder que la determinan.
El eje de la justicia social, por su parte, y en convergencia con los
argumentos de Tronto (1987, 1993, 2017), supone la expansion de los 1i-
mites de la justicia tradicional con el fin de considerar a todos los grupos
sociales, en particular a aquellos que llevan una mayor carga de respon-

sabilidades (como las mujeres y las minorias). La justicia social no puede

3 En espafiol: “Para aplicar la ética del cuidado se requiere un conocimiento profundo del contexto
del proceso de cuidado. Quienes se involucran deben hacer juicios: juicios sobre las necesidades,
los conflictos, las estrategias para lograr los objetivos, la capacidad de respuesta de quienes reciben
el cuidado, entre otros (...) El cuidado se apoya en juicios que se extienden mucho mas alld de
la conciencia personal. A pesar de que muchos autores se centran en las relaciones de cuidado
consideradas privadas, los juicios que he descrito exigen una evaluacién de las necesidades en un
contexto social y politico, ademds del personal”



ARTICULO

limitarse a la proteccién de derechos formales o a la igualdad formal, sino
que debe abarcar también las pricticas cotidianas y las responsabilidades
que histéricamente han sido relegadas o invisibilizadas. En este sentido,
la justicia instituida ha delimitado de manera restrictiva el campo del cui-
dado, de modo que, mientras la moralidad de mujeres y minorias continde
siendo concebida como un dmbito particular o ajeno a la ética dominante,
el cuidado permanecerd invisibilizado. De esta forma, se vuelve necesario
repensar las estructuras sociales dominantes desde una posicion situada,
orientada a promover una forma compartida de apoyo mutuo que conciba
la justicia como un proceso inclusivo, capaz de resguardar tanto el bienestar
de quienes cuidan y de quienes son cuidados como la dignidad, en clave de
equidad y solidaridad.

La dimensién ética, entendida como una cuestién de responsabilidad
y justicia social, implica reconocer y, al mismo tiempo, reivindicar la vulne-
rabilidad constitutiva de los seres humanos y su entorno. A partir de estos
ejes creemos que, tal como sefiala Boff (2012) respecto al “modo de ser
cuidado”, es central aceptar la importancia de nuestros propios lazos afecti-
vos, el tiempo que le dedicamos a sostenerlos y la capacidad de afectarse y
sentirse afectados por ellos. Asimismo, para el reconocimiento del cuidado
se ha de procurar, en la necesidad de cuidar y sentirnos cuidados, una ética
fundamentada en la afectividad. De este modo, el cuidado comprende la
construccién de relaciones humanas comprometidas con la solidaridad y la
justicia relacional.

En suma, el cuidado no puede reducirse a la mera dimensién pri-
vada o emocional, sino que, desde esta directriz, se comprende como un
acto ético y politico con la capacidad de desbordar los binarismos entre la
esfera publica y privada, entre lo racional y lo afectivo. Para ello, entender
que su ejercicio contiene en si una potencia transformadora invita a pen-
sar en su capacidad para tensionar las estructuras sociales que naturalizan
la explotacién de ciertas subjetividades (especialmente femeninas, de una

determinada condicién social y étnica). Sin esta reflexion ética es imposible



ARTICULO

desarrollar una accién que, bajo los argumentos aqui desarrollados, no caiga
en los tecnicismos propios de las tareas profesionales de cuidado y/o en
la reproduccién asistencialista. Frente a ello, se propone un acercamiento
hacia el acto de cuidar fundamentado en un por qué y un para qué: porque
todos somos o seremos vulnerables, y para que podamos vivir dignamente

y en comun.

Dimensioén politica:
El cuidado como reorganizacién social y lucha por la vida

La dimensién politica del cuidado surge cuando reconocemos que esta
prictica, lejos de reducirse a una responsabilidad individual o familiar, mo-
viliza una fuerza colectiva capaz de transformar las estructuras sociales en
su conjunto. Desde las dimensiones prictica y ética previamente definidas,
el cuidado se revela como un acto profundamente politico: deja de ser una
labor de asistencia privada para convertirse en una cuestién de justicia so-
cial, donde se disputa cémo se organiza y valora el sostenimiento de la vida.

Politizar el cuidado implica desafiar divisiones arraigadas en nuestra
sociedad: entre lo publico y lo privado, lo productivo y lo reproductivo, lo
racional y lo emocional. Como sefialan Fisher y Tronto (1990), el cuidado
es una actividad esencial para “mantener, perpetuar y reparar nuestro mun-
do”, por lo que debe ser reconocido como el pilar fundamental del bienestar
colectivo y no como un recurso inagotable de libre disposicién.

Esta mirada exige enfocar el debate en la redistribucién concreta del
cuidado como condicién para una vida digna. La retirada del Estado en la
provisién de servicios publicos y la mercantilizacién del cuidado (Daly &
Lewis 2011) han creado una crisis estructural: las familias —y especialmente
las mujeres— asumen cargas desiguales, mientras el mercado ofrece solu-
ciones precarias para quienes pueden costearlas. En estos términos, Tronto
(2017) sostiene que comprender el cuidado implica movernos desde la fi-

gura del homo economicus, propia de la economia neocldsica, hacia la nocién



ARTICULO

de homines carens, es decir, seres que necesitan de cuidado. Esto requiere
poner la economia al servicio de las personas y de su cuidado y no al revés.

Desde esta perspectiva, posicionarse en alteridad frente a la voragine
neoliberal implica comprender el cuidado como un acto de resistencia colec-
tiva. Las redes basadas en la mutualidad y la solidaridad lo convierten en
una prictica transformadora que puede sostener la vida en tension con las
estructuras de poder, las que naturalizan la explotacion y marginacion de quienes
cuidan. Esto no es otra cosa que reconocer el derecho universal de ser cui-
dado y, al mismo tiempo, el deber colectivo de cuidar. Ello exige, a su vez, el
tortalecimiento de la salud publica como parte del rol del Estado, con el fin
de generar y garantizar condiciones de equidad que sostengan el cuidado
como un bien publico, y no como una nueva expresion de las determinantes
sociales de la salud.

Asimismo, la politizacién del cuidado no se agota en la incorporacién
del Estado como forma instituida. Si aceptamos la premisa ética de que la
vulnerabilidad es una condicién universal y no una excepcidn, la respuesta
no ha de limitarse a una sumatoria de soluciones institucionales. Por el
contrario, estos argumentos demandan una salida comun, un communitas
(Espésito, 2007), que como argamasa identitaria se corresponda como una

asuncion conjunta y compartida del cuidado.

IV. LA COMUNIDAD DEL CUIDADO:
HACIA UNA ETICA Y POLITICA DE LO COMUN

A partir de las consideraciones previas sobre las dimensiones préctica, ética
y politica del cuidado, se desprende que su estudio no puede realizarse al
margen de lo colectivo. Para comprender su potencial transformador, es
prudente analizarlo en relacién con la comunidad, entendida no como una
entidad estética o un refugio nostélgico separado de la sociedad (Morales
Gallardo, 2023), sino como un cuerpo articulador vivo: un lazo social dind-
mico y un elemento politico en si mismo, que emerge directamente de la

necesidad radical de sostener la vida en comun.



ARTICULO

Las practicas comunitarias se configuran, como identifica Batthydny
(2015), como un cuarto pilar fundamental del cuidado, junto al Estado, el
mercado y las familias. Este pilar comunitario opera como una forma de
resistencia y agencia colectiva frente a la retirada o precarizacién del Estado
de Bienestar. Lo comunitario surge asi como un espacio intersticial donde
el cuidado se ejerce desde la mutualidad y 1a solidaridad, desbordando y ten-
sionando con frecuencia las 16gicas institucionales establecidas.

Desde una perspectiva epistemoldgica, comprender la comunidad del
cuidado supone concebirla como un proceso dindmico de actividades que
se inicia en los saberes situados de sus propios protagonistas (Paperman,
2019). Tanto en el cuidado formal remunerado como en el informal gra-
tuito, es crucial integrar los puntos de vista de los diferentes actores (cui-
dadores, familias, instituciones). Ignorar esta polifonia de voces conlleva el
riesgo de producir visiones reduccionistas que invisibilizan los multiples
significados y la carga politica del trabajo de cuidado.

Para dotar de mayor robustez a este concepto, es vital no esencializar
a las comunidades como realidades cerradas que se reproducen bajo una
identidad fija. Frente a los sesgos de una mirada comunal tradicional que
tiende a idealizar las identidades colectivas (Diaz, 2004; Aquino, 2013),
la comunidad del cuidado se define por su praxis y no por una supuesta
esencia. En este sentido, se comprende mds alld de la pertenencia a un
territorio, una clase o una etnia compartida, y se vincula con el proceso
mismo de cuidar. Es en este proceso donde los vinculos se elaboran a partir
del reconocimiento compartido de la falta y la vulnerabilidad, permitiendo
encontrar en las diferencias entre cuidadores un elemento comun radical,
sin presuponer una identidad homogénea a priori.

Desde este punto de vista, el cuidado se configura como una practica
que articula sus propios lazos y produce sentido desde la alteridad (Butler,
1990), no desde la similitud (Palomo & Muifioz, 2014; Carmona, 2024).
Creemos que esta es la forma mds reconocible de entender que el cuidado

es un proceso de construccién constante, un espacio de reciprocidad que re-



ARTICULO

conoce la singularidad de cada sujeto que lo ejerce. Esto no implica desco-
nocer las identidades instituidas, sino situarlas criticamente como parte de
las experiencias y de las multiples opresiones —de género, clase, etnia— que
atraviesan a quienes ejercen labores de cuidado.

En este marco, una comunidad de cuidado no se limita a la suma de
relaciones individuales o familiares aisladas. Implica, mas profundamen-
te, la construccién de un espacio colectivo donde las pricticas de cuidado
se reconocen, legitiman y valoran como fundamentales para el bienestar
comun. Ademds, supone una organizacién social y politica que respalda,
facilita y promueve estas practicas, impulsando instituciones y normas que
apoyen y valoricen el cuidado como un bien de todos y como un valor cen-
tral de la vida social.

El comuln del cuidado: Del Immunitas al Munus

El acto de cuidar, como actividad propia de la vida y de la vinculacién mu-
tua, implica una potencia del sujeto. Pensar aquello que se tiene en comun
conlleva elaboraciones que, independiente de la bisqueda de una conver-
gencia tedrica Unica, admiten la imposibilidad de comprender el cuidado
desde una posicién dicotémica. En un contexto de progresivo cierre y pri-
vatizacién de la vida cotidiana, expresados en enfoques asistencialistas del
cuidado, estas elaboraciones complejas, lejos de verse minadas, permiten
develar la paradoja subyacente de la comunidad: esa trizadura que la propia
racionalidad capitalista se encarga de visibilizar.

En este marco, la racionalidad del modelo neoliberal, sustentada en
un ethos liberal que opera exacerbando la primacia del individuo, se opone
frontalmente al principio de lo comun presente en las formaciones comu-
nitarias. Frente a conceptualizaciones binarias o “separatistas” entre comu-
nidad y sociedad, lo comunitario se desenvuelve como parte sustancial de
la actividad politica. De ahi la necesidad de abordarlo desde una critica a la

racionalidad neoliberal actual.



ARTICULO

En este sentido, Esposito (2007) ofrece una clave fundamental. Aun-
que advierte que no se trata de un significado documentado en todos sus
usos, al examinar la etimologia de communis y communitas advierte que el

término no refiere a una posesion, sino a una carga compartida:

¢Qué “cosa” tienen en comuin los miembros de la comunidad? ;Es verda-
deramente “alguna cosa” positiva? Los diccionarios proveen una respuesta
bastante precisa al respecto. Aunque adviertan que no se trata de un signifi-
cado documentado, nos informan que el sentido antiguo, y presumiblemen-
te originario, de cormmunis, debia ser “quien comparte una carga (un cargo,
un encargo)”. Por lo tanto, communitas es el conjunto de personas a las que
une, no una “propiedad”, sino justamente un deber o una deuda. Conjunto
de personas unidas no por un “mds”, sino por un “menos”, una falta, un limi-
te que se configura como un gravamen, o incluso una modalidad carencial,

para quien esta “afectado”, a diferencia de aquel que estd “exento” o “eximi-

do” (Espésito, 2007, pp. 29-30).

En este sentido, lo comun del cuidado puede interpretarse como la creacién
de vinculos compartidos, un communis que, desligado de la carga de la pro-
piedad, en su significacién mds modernizadora, encuentra en la figura del
cuidado —como el acto de sacrificio por “un otro”™- la creacién del lazo social
y, por lo tanto, de una comunidad del cuidado, en el sentido mids politico de
la palabra. Esta forma de comunidad se anuda como munus, no como una
propiedad: el cuidado no es un “recurso” a poseer o mercantilizar (16gica de
immunitas), es una obligacién reciproca (munus) que nace de reconocernos
como seres interdependientes y vulnerables. Esta lectura fundamenta una
ética y politica de lo comin en la que el cuidado se erige como la actividad
central que instituye lo comin (Laval & Dardot, 2015). La comunidad de
cuidados se configura asi como el espacio donde se practica y se instituye
una forma de vida alternativa al individualismo posesivo.

La comunidad requiere, para poder edificarse como un sujeto colec-

tivo, de la entrega de quienes la conforman. El poder de lo que estd en co-



ARTICULO

mun, como el cuidado, obliga a dar, a ceder, a ofrecer parcial o totalmente la
propia subjetividad. Solo de esta manera la communitas puede generar una
visibilidad propia, un espacio en el que “puede ser”. En la lectura de Espo-
sito, el darse al otro alude a una pertenencia en que cada una de las personas
se deben a los demds en un marco de mutualidad. Esta relacién supone una
deuda simbélica propia de la vida en comiin, una deuda que se salda a través
del cuidado reciproco.

El nicleo de lo comin en la comunidad de cuidados exige deslindarlo
de toda concepcion que lo ate a una propiedad o esencia identitaria. Como
sefiala Esposito (2003), el sentido originario de communitas no remite a lo
que se posee en comun, sino a un zunus compartido: una carga, un deber
o una deuda reciproca. El munus es el don que se debe dar, la obligacién de
reciprocidad que funda el vinculo no en la propiedad, sino en la impropia-
bilidad y en la exposicién a la alteridad.

Frente a esto, el paradigma moderno ha privilegiado la 16gica del -
munitas, que clausura la apertura al otro —visto como amenaza— y dispensa
de la obligacién del don (Esposito, 2003). La racionalidad neoliberal, al
exacerbar la primacia del individuo y de la propiedad privada, opera como
un dispositivo de inmunizacién que se opone radicalmente al principio de
lo comun. En este contexto, la comunidad de cuidados se erige como un
acto de resistencia politica: el solo hecho de practicar el munus del cuidado
supone priorizar la correspondencia, la reciprocidad y la cooperacién, “darse
a la falta del otro” en un gesto que desarticula la 16gica inmunitaria.

El comin del cuidado se funda, por tanto, en esta carga compartida
de vulnerabilidad y en el deber ético-politico de responder a ella colectiva-
mente. En convergencia con Laval y Dardot (2015), no radica en lo que se
tiene, sino en lo que se hace juntos, remitiendo a lazos de reciprocidad entre
colectivos que comparten una misma actividad: la practica cooperativa de
mantener, perpetuar y reparar nuestro mundo (Tronto, 2013). Este comun
es inapropiable por la 16gica mercantil, pues nace de la solidaridad y de sa-

beres practicos adquiridos comunitariamente.



ARTICULO

Bajo este criterio, lo comtn de la comunidad de cuidados reside en
su cardcter intrinsecamente relacional y colectivo. Es el resultado de una
respuesta que, frente a la invisibilizacion del cuidado, produce nuevos sig-
nificados derivados de un cambio en la forma de vida de los propios cui-
dadores. En este sentido, el cuidado tiene la capacidad de generar praicticas
que tensionan lo instituido, poniendo en el centro la conciencia de una
fragilidad compartida. De este modo, la comunidad del cuidado se afirma
también como una herramienta teérica para comprender el modo en que,

de manera colectiva, el cuidado enfrenta y disputa la invisibilidad.

La comunidad de cuidados:
Etica de la mutualidad y politica de la solidaridad

La comunidad de cuidados se manifiesta como una comunién (en el senti-
do de lo que estd en-comun), una entidad identificable que se define por la
mutualidad como vinculo afectivo entre sus miembros. En su relacién con
el exterior, esta comunidad tiene el potencial de actuar en base a una mu-
tualidad que, desde la falta, tiene la capacidad de actuar con solidaridad. A
diferencia de los vinculos internos, la solidaridad con otras comunidades se
basa en un vinculo ético que va mis alld de la mera instrumentacién de los
canales institucionales. Esto le permite crear redes de cuidado mds amplias.

La dindmica de fusién entre la mutualidad externa y la solidaridad in-
terna revela una dualidad central para el estudio del cuidado. Por un lado, el
cuidado se presenta como un acto creativo (Castoriadis, 2013) y colectivo que
surge de la mutualidad para hacer frente a la vulnerabilidad. Por otro, es un
imperativo moral presente en la sociedad que demanda su reconocimiento
publico. Esta doble naturaleza no solo responde a la vulnerabilidad humana,
sino que abre la posibilidad de crear nuevos vinculos politicos capaces de des-

bordar los marcos identitarios cerrados y de reconfigurar lo comun.



ARTICULO

V. CONCLUSION

A lo largo de este texto, hemos argumentado que la actividad del cuidado,
lejos de poder ser comprendida cabalmente desde visiones fragmentadas,
individualizantes o despolitizantes, exige ser conceptualizada como una pric-
tica comunitaria en el sentido mds radical y transformador del término. Esta
reconceptualizacién no se sostiene solamente en un ejercicio teérico, sino
que emana de una necesidad epistemoldgica y politica para enfrenfar, desde las
ciencias sociales, los limites que impone la reproduccion social neoliberal presente
en el dmbito del cuidado.

La hegemonia de una visién dicotémica entre comunidad y sociedad
en el campo de las ciencias sociales ha operado, en muchos casos, como un
obsticulo analitico que encapsula el entendimiento del cuidado en la esfera
de lo privado, lo femenino y lo “pre-politico”. Frente a esto, la nocién de co-
munidad, en términos de un proceso dialéctico frente a la injusticia, permite
desmontar universalismos y comprender el cuidado como una disputa poli-
tica. Este espacio, lejos de toda romantizacién, se anuda a luchas concretas
por el reconocimiento del cuidado y la propia definicién de sus necesidades.

La comunidad de cuidados que aqui intentamos definir no alude a
una entidad sustancialista 0 a un “nosotros” de cardcter homogéneo, sino
que, como prictica, irrumpe en el orden instituido. Esta irrupcién, cuya
experiencia comun es la vulnerabilidad humana, tiene la capacidad de crear
sujetos colectivos y politicos capaces de cuestionar las 16gicas neoliberales
que mercantilizan y privatizan la vida.

Desde esta propuesta, las dimensiones préctica, ética y politica del
cuidado se configuran como una fuerza una potencia instituyente. Al de-
sarrollar el trabajo comun de sostener a un otro vulnerable, la comunidad
de cuidado prefigura formas de organizacién que, sin estar comprometidas
con la propiedad y el individualismo, operan sobre la base del reconocimiento
de la reciprocidad, 1a responsabilidad y la interdependencia. En este sentido, su

presencia exige desbordar los marcos institucionales existentes y tensionar



ARTICULO

los limites entre lo publico y lo privado, lo productivo y lo reproductivo,
consoliddndose como una clave de lectura para un reordenamiento politico
en el que se reconozca al cuidado como una actividad colectiva fundamental
para la vida social.

Asi, comprender el cuidado como comunidad implica reconocerlo
como un nucleo desde ¢/ cual es posible imaginar politicas de cuidados inclusivas.
Se trata de politicas que no nieguen la vulnerabilidad, sino que la asuman
como fundamento de un lazo social sustentado en el reconocimiento del otro
y en el deber ético-politico de cuidar y cuidarnos. Porgue la comunidad de cui-
dados, lejos de ser un retorno idealizado, es una construccion consciente de una vida
digna como prioridad ante la cual no podemos permanecer indiferentes.

En consecuencia, esta reflexion teérica abre un horizonte para futu-
ras investigaciones empiricas donde la nocién de “comunidad de cuidados”

permitirfa abordar, al menos, tres dimensiones fundamentales:

a) la operacionalizacién del munus, para conocer cémo los colec-
tivos cuidadores negocian la “carga compartida”y distribuyen la
“deuda” del cuidado mads alld de los mérgenes institucionales;

b)  las tensiones instituyentes, analizando empiricamente cémo estas
comunidades tensionan los limites entre lo puiblico y lo privado,
y entre lo productivo y lo reproductivo;

¢)  lasubjetivacion politica, indagando en cémo la experiencia préc-
tica del cuidado transforma la identidad de los sujetos, tradu-
ciendo la labor doméstica y comunitaria en formas de ciudada-

nia activa.

En sintesis, la comunidad de cuidados trasciende la mera suma de sus inte-
grantes. Constituye la prictica material de sostener la vida colectivamente,
la encarnacién de una ética de la justicia y, en tltima instancia, el horizonte
politico desde el cual el cuidado se revela como el fundamento de un nuevo
lazo social.



BIBLIOGRAFIA

BIBLIOGRAFIA

ALCOFF, L. M. (2019). Comparative Epistemology [Review of Caring
to Know: Comparative Care Ethics, Feminist Epistemology, and the
Mabhaibharata, by V. Dalmiya]. Philosophy East and West, 69(3), 849—
856. https://www.jstor.org/stable/26788392

ANIGSTEIN, M. S., ARAYA, M., ARIAS, A., & EGANA, D. (2023). Las
metodologias criticas. En M. S. Anigstein Vidal, A. Arias Schreiber
Muiioz, & D. Egana Rojas (Eds.), Metodologias criticas: Experiencias

y debates en el campo de las ciencias sociales y la salud. Tiempo Robado

Editoras. https://doi.org/10.34720/rb6n-vh46

AQUINO, A. (2013). La comunalidad como epistemologia del Sur. Aportes
y retos. Cuadernos del Sur, 18, 7-20.

AUGE, M. (1996). E/ sentido de los otros: actualidad de la antropologia. Paidés.

BARNES, M. (2012). Care in Everyday Life, An ethic of care in practice. Policy
Press.

BATTHYANY, K. (2015). Las politicas y el cuidado en América Latina: una

mirada a las experiencias regionales. ONU Mujeres.

BEELER, D. M., PARE-BLAGOEYV, E. J., JACOBSON, L. A., & RUBLE, K. (2020).
Educating childhood cancer survivors: A qualitative analysis of parents

mobilizing social and cultural capital. Journal of Cancer Education, *36,

819-825. https://doi.org/10.1007/s13187-019-01626-y

BLAU, F. D., & KAHN, L. M. (2017). The Gender Wage Gap: Extent,
Trends, and Explanations. Journal of Economic Literature, 55(3), 789—
865. http://www.jstor.org/stable/26303306

BOFF, L. (2012). E/ cuidado necesario. Trotta.

BORRELL C, PALENCIA L, MUNTANER C, URQUiA M, MALMUSI D, O CAMPO

P (2014). Influence of macrosocial policies on women’s health and gender

41



BIBLIOGRAFIA

inequalities. Epidemiol 36(1):31-48. https://doi.org/10.1093/epirev/
mxt002

BRITO, E., & CONTRERAS, D. (2024). The caregiving penalty: Caring for sick
parents and the gender pay gap. https://ebritore.github.io/jmp/JMP_
emilia_brito.pdf

BUTLER, J. (1990). Variaciones sobre sexo y género. Beauvoir, Wittig y
Foucault. En S. Benhabib & D. Cornell (Eds.), T¢oria feminista y teoria
critica (pp. 193-211). Alfons el Magnanim.

CARMONA, D. (2024). Contribuciones para abordajes complejos
del cuidado en ciencias sociales. Transdisciplinar. Revista de
Ciencias Sociales, 4 (7),47-108. https://doi.org/10.29105/
transdisciplinar4.7-118

BUTLER, J. (2006). Vida precaria. El poder del duelo y la violencia. Buenos
Aires: Paidés.

CASTORIADIS, C. (2013). La institucion imaginaria de la sociedad. Tusquets.

DALY, M., & LEWIS, J. (2019). El concepto de ‘Social Care’y el andlisis
de los Estados de bienestar contemporaneos. En C. Carrasco, C.
Borderias, & T. Torns (Eds.), E/ trabajo de cuidados. Historia, teoria y
politica. Catarata.

piAzZ, F. (2004). Comunidad y comunalidad. Didlogos en accion, 365-
373. http://rusredire.lautre.net/wp-content/uploads/Comunidad.-y-
Ocomunalidad.pdf

DOMINGUEZ, C., KOHLEN, H., & TRONTO, J. (2017). E/ futuro del cuidado.
Comprension de la ética del cuidado y prdctica enfermera. Colegio Oficial
de Enfermeras y Enfermeros de Barcelona. https://pbcoib.blob.
core.windows.net/coib-publish/invar/d23d4137-42f4-4331-924e-
b660473act64

42



BIBLIOGRAFIA

DUPRE, J. (1993). The disorder of things: Metaphysical foundations of the
disunity of science. Harvard University Press. https://archive.org/details/
disorderofthings0000dupr/page/n5/mode/2up

ESPOSITO, R. (2007). Communitas: Origen y destino de la comunidad.
Amorrortu Editores.

ESPOSITO, R. (2005). Immunitas: Proteccion y negacion de la vida. Amorrortu
Editores.

FEDERICI, S. (2015). Sobre el trabajo de cuidado de los mayores y los
limites del marxismo. Nueva Sociedad, *256*, 45-62. https://static.
nuso.org/media/articles/downloads/4103_1.pdf

FISHER, B., & TRONTO, J. (1990). Toward a Feminist Theory of Caring. En
E. Abel & M. Nelson (Eds.), Circles of Care (pp. 36-54). SUNY Press.

GOMEZ SOTO, M. (2015). Cuidar al Cuidador Informal. Nuberos
Cientifica, 2 (15), 57-62. https://www.enfermeriacantabria.com/web_

enfermeriacantabria/docs/Revista_nuberos_cien_6.pdf

GARCIA MASIP, F. (2011). Comunidades aporéticas. Tramas.
Subjetividad y procesos sociales, (34). https://www.researchgate.net/
publication/314402009_Comunidades_aporeticas

HARO, J. A. (2011). Presentacién: Ejes de discusién en la
propuesta de una epidemiologia sociocultural. En J. A. Haro
(Org.), Epidemiologia sociocultural. Un didlogo en torno a su sentido,
métodos y alcances (pp. 9-32). E1 Colegio de Sonora. https://www.
colson.edu.mx/FrutosTrabajo/frutos_archivos/2010_Haro_

PresentacionEjesDeDiscusion.pdf

HARO, J. A. (2012). E/ planteamiento de una epidemiologia sociocultural:
Principios cardinales y modelos de aplicacion. E1 Colegio de
Sonora. https://www.colson.edu.mx/FrutosTrabajo/frutos_
archivos/2013_Haro_ElPlanteamientoDeUna.pdf

43



BIBLIOGRAFIA

LAVAL, C., & DARDOT, P. (2015). Comiin. Ensayo sobre la revolucion en el siglo

XXI. Gedisa.

LEININGER, M. (1981). Transcultural nursing: concepts, theories, research and

practices. McGraw-Hill.

MARTIN PALOMO, M. T., & MUNOZ TERRON, J. M. (2014). Epistemologia,
metodologia y métodos. ;Qué herramientas para qué feminismo?
Reflexiones a partir del estudio del cuidado. Quaderns de

Psicologia, 16(1), 35-44. http://dx.doi.org/10.5565/rev/
qgpsicologia.1213

MARTINEZ, A., & PERTICARA, M. (2017). Childcare effects on
maternal employment: Evidence from Chile. Journal of
Development Economics, 126,127-137. https://doi.org/10.1016/j.
jdeveco.2017.01.001

MARTINEZ, J. (2013). Textos sobre el camino andado. Tomo I. CSEIIO.

MEJiA, L. (2013). Los Determinantes Sociales de la Salud: base teérica de
la salud publica. Revista de la Facultad Nacional de Salud Piblica, 31(
1), 28-36. http://www.scielo.org.co/pdf/rfnsp/v31s1/v31s1a03.pdf

MESA-GRESA, P., RAMOS-CAMPOS, M., & REDOLAT, R. (2017). Cuidado de
pacientes oncolégicos: una revisién sobre el impacto de la situacién

de estrés crénico y su relacién con la personalidad del cuidador y otras
variables moduladoras. Psicooncologia, 14 (1), 93-106. https://doi.
org/10.5209/PSIC.55814

MIES, M., & SHIVA, V. (1997). Ecofeminismo. Teoria, Critica y Perspectivas.

Icaria.

MORALES GALLARDO, E. G. (2023). Revisando la nocién de comunidad:
Una reflexién sobre el acontecimiento comunitario. Cuadernos
De Teoria Social, 9 (17), 15-43. https://doi.org/10.32995/0719-
64232023v9n17-145

44



BIBLIOGRAFIA

MORTARI, L. (2015). Filosofia del cuidado. Universidad del Desarrollo.

NODDINGS, N. (2002). Starting at home: Caring and social policy. University
of California Press.

OTALVARO, J. C. (2024). Estructura, dindmica y circuitos de emociones en

el cuidado. Analisis fundado en relatos de mujeres cuidadoras. Revista
Latinoamericana de Estudios de Familia, 16 (2), 31-53. https://doi.
org/10.17151/rlef.2024.16.2.3

PAPERMAN, P. (2019). Care et sentiments. Presses Universitaires de France.

RATCLIFFE, M. (2017). Empathy and psychiatric illness. En H. L. Maibom
(Ed.), The Routledge handbook of philosophy of empathy (pp. 190-200).
Routledge.

SANDER-STAUDT, M. (2011). Care Ethics. Internet Encyclopedia of
Philosophy. Recuperado 30 de agosto de 2025, de http://www.iep.utm.
edu/care-eth/#SH3b

SHAKIBA, M. (2020). The effectiveness of family-based interventions on
psychological adjustment in parents of children with cancer. Journal
of Pediatric Nursing, 51(1), 57-64. https://doi.org/10.1016/j.
pedn.2019.12.006

SHAPIRO, J., PEREZ, M., & WARDEN, M. J. (1998). The importance of
tamily functioning to caregiver adaptation in mothers of child cancer

patients: Testing a social ecological model. Journal of Pediatric Oncology
Nursing, 15(1), 47-54. https://doi.org/10.1177/104345429801500107

SLOTE, M. (2007). The ethics of care and empathy. Routledge. https://
archive.org/details/ethicsofcareempa0000slot

SPECTOR, R. (1979). Cultural diversity in health and illness. Pearson.

45



BIBLIOGRAFIA

TRONTO, J. C. (1987). Beyond Gender Difference to a Theory of
Care. Signs: Journal of Women in Culture and Society, 12 (4), 644—
663. http://www.jstor.org/stable/3174207

TRONTO, J. (1993). Moral boundaries: A political argument for an ethic of
care. Routledge.

TRONTO, J. (2013). Caring democracy: Markets, equality, and justice. New
York University Press.

TRONTO, J. (2017). La democracia del cuidado como antidoto frente al
neoliberalismo. En C. Dominguez Alcén, H. Kohlen, & J. Tronto
(Eds.), E! futuro del cuidado. Comprension de la ética del cuidado y
prictica enfermera (pp. 7-19). Ediciones San Juan de Dios Campus
Docente. https://pbcoib.blob.core.windows.net/coib-publish/invar/
d23d4137-42f4-4331-924e-b660473act64

VAN DIJKE, J., VAN NISTELROOIJ, I., BOS, P., & DUYNDAM, J. (2023).
Engaging otherness: care ethics radical perspectives on
empathy. Medicine, Health Care and Philosophy, 26, 385-399. https://
doi.org/10.1007/s11019-023-10152-0

VIVEROS, M. (2016). La interseccionalidad: una aproximacion situada a la

dominacion. Programa Universitario de Estudios de Género, UNAM.

46



SOBRE EL AUTOR

SOBRE EL AUTOR

Esteban Morales Gallardo es Doctor en Ciencias Sociales por la Universi-
dad Auténoma Metropolitana, ademds de ser socidlogo por la Universidad
Diego Portales y Economista por la Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico. Actualmente realiza una investigacién sobre la experiencia de las

madres cuidadoras de hijos NNA pacientes de cincer en Ciudad de México.

a7



